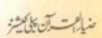
معاصالممت



C3161 (3182)



http://www.rehmani.net

مسجرِ اقصیٰ (بیت المقدس) میں ہونے والی اس نماز کے نام جس میں حبیب الہی حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے

انبیاء کرام عیبم اللام کی امامت فرمائی۔

اقصلی میں جماعت نبیوں کی دیکھی تو فرشتے بول اُٹھے کیا خوب ہماعت ہوتی ہے کیا خوب امامت ہوتی ہے نمازِ اقصلی میں تھا یہی سر عیاں ہوں معنی اوّل آخر کہ دست بنتہ ہیں پیچے عاضر جو سلطنت آگے کرگئے تھے

كوكب نوراني او كاڑوي غفرله

http://www.rehmani.net

از قلم: شيخ الاسلام، استاذ العلماء، فقيه العصر حضرت علامه مولا ناابوالفضل غلام على قادري اشر في او كاژوي دامت بركاحم القدسيه

فقيرابوالفضل غلام على اوكارُوي غفرله

جامعه حنفيه اشرف المدارس، او كاژا

۲۲/جمادي الاولى الهماھ

۱۰/دسمبر ۱۹۹۰ء

عزیز مکرم صاحب زادہ علامہ کو کب نورانی او کاڑوی سلمہ تعالیٰ کے مسئلہ امامت کے استفتاء کا لکھا ہوا جو اب بالاستیعاب پڑھا۔

بفضلہ تعالیٰ کتاب و سنت کی روشنی میں مسلک ِحق اہل سنت و جماعت کی خوب ترجمانی فرمائی گئی ہے۔اللہ کریم موصوف کے علم و

فضل میں اور زیادہ برکت وترقی عطافر مائے اور الولد سر لابید کاپورامصداق بنائے۔ آمسین

جب مجھی پیرسوال ہو تاتھا کہ آپ کون ہیں؟ ہماراجو اب بیہ ہو تاتھا کہ سیدھے سادے مسلمان ہیں۔ لیکن اب احساس ہو تاہے

خود کو مسلمان کہلانے والے، کتنوں نے اپنی تقریر و تحریر میں وہ کچھ کہا اور لکھاہے کہ ان لو گوں کی مسلمانی پر تعجب نہیں

افسوس ہو تاہے۔علامہ اقبال ملیہ الرحمة کا مصرعہ ذہن میں گونجتاہے کہ "یاسباں مسل گئے کھیے کو صسنم حنانے ہے"۔

خود کو دین کا إجارہ دار کہنے والے وہ "علاء" جو صورت وشکل سے تو"علامہ دہر" معلوم ہوتے ہیں لیکن جن کے باطن میں تقویٰ وتزکیہ

کی کوئی رمتی نہیں اور جن کی نسبت میرے رسول (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم)سے صرف زبانی جمع خرچ تک ہے، انہوں نے ملت ِ اسلامیہ کو

جس طرح رُسواكيا ہے، اسے كيا كہتے! ايسے ميں وہ علائے حق غنيمت ہيں جو اپنے ظاہر وباطن ميں كوئى تضاد نہيں ركھتے اور دنيا كے

چندسکوں یا جھوٹی شہرت اور ذاتی مفادات کے عوض دین فروشی اور اصولوں کی سودے بازی نہیں کرتے اور ہوا کا رُخ دیکھ کر

فتوے نہیں بدلتے۔ توحید کے بنیادی عقیدے پر الروانے والے، رسولِ اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی جلیل القدر ذات کے بارے میں

اپنے دعوائے علم پر زباں درازی کرنے والے لوگ، اور ہی کچھ ہوں گے، ہر گز "مولانا" یاعالم دین حق کہلانے کے مستحق نہیں

سیدھاسادامسلمان شاید وہی ہے جے رپہ تک معلوم نہیں کہ ایمان واسلام کے معنی کیا ہیں؟ ایسا مخص ان لفظوں کے معنی و

ان سے تعلق خاطر کا یہی فیضان کیا کم ہے کہ ہر دم لبوں پر اب درود وسلام جاری رہتاہے اور دل گویا، عشق رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

كامدينه بن كياب الحددالله عسلى احساس

نورانی اوکاڑوی کی سحر آفریں خطابت نے جب ان کی دل نواز شخصیت سے ایک خاص وابنتگی عطاکی، توبہت سے حقائق سے آگھی ہوئی،

کہ بیہ سوال کیوں کیا جاتا ہے اور ہمارے اس جواب سے سوال کرنے والا مطمئن کیوں نہیں ہو تا۔خطیبِ ملت حضرت علامہ کو کب

چە جائىكە انېيى امام ربانى، مطاع الكل، غوث العصر، حكيم الامت، شيخ الاسلام، مجد دياولى غير ه كهاجائـــــ

مفہوم تلاش کرنے کیلئے کتابیں کھنگالے تواہے معلوم ہو جائے گا کہ خود علائے دین کہلانے والے کتنے افراد ، ان لفظوں کی تشر تکے و

تعبیر میں کس کس طرح اسلام دھمنی کر رہے ہیں۔ ایسے علائے حق کم ہی ہیں جو حق پر ثابت قدم ہیں اور جن کی تحریر و تقریر میں

قرآن وسنت کے منافی کوئی بات نہیں۔

حقائق سے آگبی کے بعد عقائد کی دُر سی ہوتی ہے اور اعمال کو سنوارنے کا خیال دامن گیر ہوتا ہے۔ نماز بلا شبہ نہایت اہم عبادت ہے۔اس کی بہ تمام و کمال ادائی کیلئے کس کی افتداء کی جائے؟ یہ سوال بہت اہم ہے۔ بحد ہ تعالیٰ حضرت خطیبِ ملّت نے اس موضوع پر ایک جامع تحریر کاوعدہ زیر نظر کتاب "مسئلہ امامت" کی صورت میں پورا کر دیا ہے۔ ہم ہر مرطے اور معاملے میں اپنا قائد و سربراہ ای کو بناتے اور مانتے ہیں جے ہر طرح بہتر تصور کرتے ہیں، باگ ڈور غلط ہاتھوں میں ہوتو پیروکار مجھی کامیابی ہے ہم کنار نہیں ہوتے۔ہمارے کسی پیارے کو کوئی ٹیڑھی نگاہ سے دیکھے توہم اس سے مصالحت ومفاہمت کی نہیں سوچتے اس کیلئے کسی رعایت کو درست نہیں سمجھتے توجو مخص اللہ کے پیارے نبی، نبیوں کے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کہ جن پر ہماراسب کچھ قربان ہے' کے بارے میں کوئی منفی رائے رکھتا ہو یا منفی رائے رکھنے والوں کی تائید کر تا ہو،اس سے کسی رعایت ومصالحت كاتصورى باطل ہے، وہ كسى طرح بهاراامام و قائد نہيں ہوسكتا۔خطيب ملت نے اپنی تحرير ميں تمام حقائق بيان كئے ہيں اور ہر بات کا ثبوت فراہم کیاہے جس کے بعد کسی تردد و تامل کی مخبائش نہیں رہتی۔اُمیدہے کہ بیہ کتاب ہر مسلمان کیلئے نہایت مفید ثابت ہو گی۔ دعاہے کہ اللہ تعالیٰ حضرت خطیبِ ملت کی عمر اور ان کے علم وعمل میں بے پناہ برکت فرمائے تا کہ فیضانِ حق ان سے

موسیٰ ابراجیم وازر (قادری)

مجددِ مسلك ِ الل سنت عاشقِ رسول خطيبِ اعظم پاكستان حضرت مولانا محر شفيع اوكاژوي رحمة الله تعالى عليه على المجيل وجميل المرزند

اورسیچ جانشین اس اعتبار سے بھی علماء میں نمایاں ہیں کہ بیر ان کاشیوہ وشعار ہے، ان کی بے باکی کسی مصلحت کی پناہ نہیں ڈھونڈتی،

وہ بفضلہ تعالی، حق کے سیچ علمبر دار ہیں۔ ان سے وابتنگی کے سبب ہی معلوم ہوا کہ سیا مسلمان کون ہے، ان کی ایک کتاب

" دیو بندسے بریلی (حقائق) "سے حق کی طلب رکھنے والے ہر ایک کو یہ حقیقت معلوم ہوسکتی ہے۔بلاشبہ ایمان نہایت قیمتی دولت و

نعمت ہے، ہر مخص مسلمان کو اس کی حفاظت کا بہت اہتمام کرناچاہئے۔

عام ہو تارہے۔ آمسین

بسم الله والحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله

الله كريم جل ثانه وعزاسمه كے فضل وكرم اور اس كے حبيب كريم حضور رحمة اللعالمين صلى الله تعالى عليه وسلم كى رحمت وعنايت سے

اجماعات میں سامعین اکثر و بیشتر زبانی یا تحریر کے ذریعے مسائل بھی دریافت کرتے ہیں۔ایک اہم مسئلہ "امامت" کے بارے میں

بہت پو چھاجاتا ہے، ہر اجتماع میں مختصر آجواب پیش کر دیاجاتا ہے مگر وہ جواب تمام لو گوں تک نہیں پہنچتا۔ گزشتہ دِنوں ایک سوال نامہ

اس سے عام قارئین پوری طرح بات سمجھ نہیں یاتے، اس لئے وہ ایسی دینی کتابوں کے مطالعے سے زیادہ گھبر اتے ہیں۔اس خاکسار

کی میہ کوسٹش رہتی ہے کہ تحریر و تقریر ہر دو میں زبان و بیان عام فہم ہو، کیونکہ اصل مقصد توسچی بات لوگوں تک پہنجانا ہے۔

الله تعالیٰ کافضل ہے کہ اس فقیر کو اس کو مشش میں کامیابی اور لو گوں میں مقبولیت حاصل ہے۔ یہ بیچ مدان، آسان لفظوں میں مختر آ

سوالوں کے جواب تحریر کررہاہے۔ اُمید ہے کہ اللہ سجانہ کے فضل سے بیہ تحریر بھی سب اہل ایمان کیلئے مفید و نافع ثابت ہو گی۔

کہ لوگ ضخیم کتابوں کے مطالعے سے گھبر اتے ہیں، کیونکہ انہیں زندگی کی کشاکش اور معاشی تگ و دوسے اتناوفت ہی نہیں ملتا کہ

الله كريم مم سب كوحق سجھنے،اس كو قبول كرنے اور اس پر قائم رہنے كى توفيق عطا فرمائے۔ آمسين

کتابوں کا مطالعہ تھی کریں اور دِینی موضوعات پرلکھنے والے اہلِ علم اپنی علمی استعداد سے جو الفاظ و بیان اختیار کرتے ہیں

یہ وضاحت ضروری ہے کہ امامت کے مسئلے کو تحریر کرنے کا مقصد ہر گز ہر گز انتشار وافتر اق نہیں ہے بلکہ اس مسئلے کی اہمیت کے پیش نظر حقائق کا اظہار ہے۔ سوال نامے میں جو کچھ یو چھا گیاہے اس کے جواب میں بہت تفصیل در کارہے لیکن میر امشاہدہ یہ ہے

اس موضوع پر ایک ملفوف میں وصول ہوا، چنانچہ ارادہ کیا کہ قر آن و سنت کے مطابق اس موضوع پر ضروری حقائق قلم بند

كرديئ جائي تاكه روز مره كے نزاع كاخاتمه موجائے اور لوگ حقیقت سے آگاہ موجائيں۔

یہ فقیر، حقیر ہمہ وقت دین ومسلک کی خدمت میں مشغول رہتا ہے۔اسی سلسلے میں ملک وبیر ونِ ملک تقاریر کیلئے مدعو کیا جا تاہوں۔

## سوال نامه

- امامت کی تعریف کیاہے؟
- قر آن وسنت میں امامت کی اہمیت اور اہلیت کیاہے؟
- فسن اعتقادی اور فسن عملی ہر دوصورت میں فاسق مخص کی اقتداء کیا تھم رکھتی ہے؟
- مدیث شریف میں ہے کہ "صلوا خلف کل بر وفاجر" اس کی کیا حقیقت ہے؟
- نماز کی ادائی میں جماعت کی بہت اہمیت ہے، فقہاء اس کو لازمی اور فرض کہتے ہیں اور کچھ فقہاء واجب یا سنتِ مؤکدہ۔ ایسے مقام پر جہاں مقررہ امام، امامت کا اہل نہ ہو اور وہاں یہ جبر بھی پایا جائے کہ امام کی اقتداء نہ کرنے والا مملکت کا باغی یا
- د شمن نصوّر کیا جائے اور وہاں نماز کا اعادہ (ؤہر انا) بھی مشکل ہو وہاں شرعی تھم کیاہے؟ اگر اعتقادی فاسق کی افتداء کی جائے تو کیاشریعت میں اس کیلئے کوئی رعایت ورُ خصت ہے؟ پچھے علاء کا کہناہے کہ نااہل امام
- کی اپنی نماز قائم نہیں ہوتی تو اس کی افتداء کی نیت ہی باطل ہے، ایسے امام کی نا اہلی کا علم رکھتے ہوئے جان بوجھ کر قصدونیت کے ساتھ اس کی افتداء کو درست جاننے والا مومن نہیں رہتا؟
  - امام کے فاسق اعتقادی کی شہرت ہونا کافی ہے یاخود تحقیق کرناضر وری ہے؟
  - اگر پہلے علم نہ ہواور نماز کے بعد امام کے نااہل ہونے کاعلم ہو،اس صورت میں مقتدی کیلئے کیا تھم ہے؟
- با جماعت نماز میں صفوں میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دیوار وغیرہ حائل ہو جائے اس صورت میں افتداء درست ہو سکتی ہے یانہیں؟
- صفوں کے درمیان کسی خاص محض کیلئے فاصلہ رکھا جا سکتا ہے یا نہیں اور اگر درمیان کی پچھ صفیں خالی رہ گئیں تو پچھلی صفوں میں کھڑے ہوئے مقتدیوں کی نماز ہوگی یا نہیں؟

سيّد محمد المشرف

http://www.rehmani.net

## الشدرب محمد مسلى علب وسلم

## (سوال نمسرا) امامت کی تعریف

امامت کی پیشوائی کے منصب کو کہتے ہیں، جو شخص لو گوں کی پیشوائی کر تاہے، اسے امام کہتے ہیں۔ امامت دوقتم پرہے: (۱) امامت کبریٰ (۲) امامت صغریٰ۔

ملک و ملت کی پیشوائی امامت کبری (بڑی امامت) ہے اور نماز کیلئے نمازوں کی پیشوائی امامت صغری (چھوٹی امامت) ہے، جس کو یوں بیان کیا جاتا ہے کہ "کسی دوسرے کی نماز کا امام کی نماز کے ساتھ وابستہ ہونا"۔ (چونکہ سوال نامے میں نماز کی امامت کے بارے میں وضاحت چاہی گئی ہے اس لئے امامت کبری کے بارے میں وضاحت چاہی گئی ہے اس لئے امامت کبری کے بارے میں "امامت کبری "کے عنوان سے اِن شاءَ اللہ الگ تفصیل تحریر کردی جائیگی)۔ لفظ"امام" کی تعریف میہ کی جاتی ہے "شئی یہ قتدی بد" یعنی کسی کام (چیز) میں (کسی کے ساتھ) اس کی پیروی کرنا۔ چونکہ نماز کو با جماعت اداکرنے کیلئے نمازی اپنے امام کی پیروی کرتا ہے اور امام کی نیروی کرتا ہے اور امام کی نیروی کرنا "افتداء" کبلاتا ہے۔ فقہ حنی کی مشہور ومستدرکتاب نمازیوں کا پیشواہونا "امامت" کہلاتا ہے۔ فقہ حنی کی مشہور ومستدرکتاب

درِ مختار میں ہے کہ ﴿ ربط صلوۃ الموتم بالامام بشروط عشرۃ ﴾ امام کے ساتھ مقتذی (اقتداء کرنے والے) کی نماز وابستہ ہونے کی دس شرطیں ہیں:۔

- 1 مقتدی کا امام کے پیچھے نماز اداکرنے کی نیت کرنا۔ (نیت تکبیر تحریمہ کے ساتھ ہو)۔
  - 2 امام اور مقتدى ايك مكان ياجكه ميس جع مول\_
- 3 امام اور مقتری ایک بی نماز ادا کررہے ہوں، یعنی فجر کی نماز ادا کررہے ہوں تو دونوں کی نیت اسی نماز کی ہو۔
- 4 امام کی نماز مذہب وعقیدہ کے مطابق خود امام کے نزدیک بھی صحیح ہواور اس مقتدی کے نزدیک بھی صحیح ہو۔
- 5 نماز كيليّ كھڑے ہونے كى حالت ميں مقترى كے پاؤں كى ايڑياں امام كے پاؤں كى ايڑيوں سے آگے نہ ہوں۔
  - 6 مقتری کوامام کے قیام، رکوع، سجدہ وغیرہ کرنے کاحال سننے سے یاد کیھنے سے معلوم ہو۔
  - 7 نمازے ارکان میں مقتدی اور امام کی شرکت ہو، یعنی مقتدی نماز کا ہر رُکن امام کے ساتھ اداکرے۔
    - 8 مقتدی این امام سے رکوع، سجدہ وغیرہ اداکرنے میں برابر ہویااس سے کم ہو۔
      - 9 امام کے مقیم یامسافر ہونے کامقتدی کو نماز اداکرنے سے پہلے یابعد، علم ہو۔
        - 10 نماز میں امام یامقتری کے برابر عورت نہ کھڑی ہو۔

علامہ شامی درِ مختار کی اسی عبارت کے تحت فرماتے ہیں کہ ل

جب امام اور مقتدی کی نماز میں بیہ وابستگی پائی جائے گی توبیہ وابستگی حقیقت میں امامت ہوگ۔ (۱۹۷۱س)

ل وان حاذلة امرأة وهما مشتركان في صلوة واحده فسدت صلاته ان نوى الامام امامتها ---- ان لم يتو امامتها لم تضره ولا تجوز صلاتها لان الاشتراك دونها لا يثبت عندنا (مرايراولين)

(ابو داؤد، ابن ماجه، ابن حبان وحاكم)

(سوال نمبر۲) امامت کی اهمیت

با قاعد گی سے نماز کو قائم رکھنا اس طرح کہ ہر تھم اور شرط پوری ہو، اور وقت پر جماعت کے ساتھ (خشوع و خضوع)، ہر اداسے

یہ الفاظ واضح طور پر فرمائے گئے ہیں کہ الصلوٰۃ جامعۃ (نماز جمع کرنے والی ہے) یہ نظام صلوٰۃ کا ایک خاصہ اور کمال ہے کہ روزانہ یا کچے وقت

یہ سبق ہر مسلمان کو ملتاہے کہ وہ نیک وصالح بننے کیلئے علم اور تقویٰ میں عمرہ تختص کی پیروی کرے اور اپنی د نیاو آخرت سنوارے

ہر مسلمان جانتا ہے کہ نماز فرض عین ہے اور اس کیلئے قرآن کریم میں متعدد مقامات پر واضح احکام ہیں۔

گویالهام و پیشوااور امیر کے سیچے امتخاب کی تربیت، باجماعت نماز ادا کرنے ہی سے حاصل ہوتی ہے۔اس طرح انسان میں کسی قابل

کی پیروی کا احساس اور شعور بھی پختہ ہو تاہے اور مل جل کر ، تعاون سے کام کرنے ، فکر وعمل کی وحدت اور ملی اُخوت کے جذبات

اُجاگر ہوتے ہیں۔ سرکشی اور آوار گی کی بجائے طاعت و فرمال برداری اور مساوات کا احساس پختہ ہو تاہے۔ با جماعت نماز میں

اورائ مقصد زندگی کو پوراکرے۔

تویقیناً اس کی رائے نہایت دیانت دارانہ ہو گی اور وہ اس مختص کو امام منتخب کرے گاجس میں امامت کی خوبیاں یائی جائیں گی اس طرح

دیا گیاہے کہ وہ اپنے امام کا امتخاب خو د کریں۔ نماز جیسے مقدس اور مبارک فریضہ کی امامت کیلئے جب کوئی سچا مسلمان رائے دے

نماز مسجد میں آکر باجماعت اداکرنے کی ہدایت ہے، باجماعت نماز ایک امام کی افتداء میں ادا کی جاتی ہے اور مسلمانوں کو بیہ حق

ا یک مکان میں لوگ جمع ہو جاتے ہیں، کیونکہ نماز کیلئے مسجد میں جمع ہونے کا تھم ہے۔رحمۃ اللعالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے كە "جس نے اذان سى اورمسجد ميں آنے كااراده نه كيا، اس كى نماز قبول نہيں ہوگى بشر طبيكه اسے كوئى خوف اور معذورى نه ہو"۔

عاجزی و مسکینی اور تواضع کا اظهار کرتے ہوئے نمازوں کی ادائی کا سلسلہ قائم رکھا جائے۔اور سکون واطمینان اور و قارہے اپنے دل کو حاضرر کھتے ہوئے، یعنی اللہ کی یاد کوغالب کرکے خلوص و محبت سے با قاعدہ نماز قائم رکھی جائے۔ اقیمو ا الصلوٰۃ کے الفاظ میں جو جامعیت ہے اس کو بے شار اہل علم نے اپنی اپنی تحریروں میں وضاحت سے لکھاہے، یہاں صرف بیہ عرض کرناہے نماز کیلئے

"اَقِينَمُوا الصَّلوةَ" ك الفاظ ير قرآن ك مفسرول في جو يجه لكهاب اس كاخلاصه اورلب لباب بيب كه يورب آواب اور

نمازی امامت ایک اہم منصب اور ذمہ داری ہے۔ اس منصب کیلئے وہی محض موزوں اور دُرست ہو سکتا ہے ، جس ہیں اس منصب کی صلاحیت پوری طرح پائی جائے۔ علائے دین کا کہنا ہے کہ امامت ایک طرح سے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نیابت ہے ،

اس لئے امامت وہ کرے جو حضورِ اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سپا وارث اور ان سے نسبت و تعلق کے لحاظ سے زیادہ قرب رکھتا ہو۔

اس سے مراد سیہ کہ وہ دین ہیں زیادہ عمرہ اور پختہ ہو اور علم واخلاق ہیں زیادہ بہتر ہو۔

وینا نچہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، ''جو تم ہیں بہترین ہوں ان کو اپنا امام و پیشوا بناؤ کہ بلا شبہ وہی تمہارے اور تمہارے درمیان تمہارے نما کندے ہوتے ہیں''۔ (کنز العمال)

ایک روایت ہیں ہے کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ تمین مخصوں کی نماز ان کے سرکے ایک بالشت بھی اور نہیں جاتی (بینی قبول ہونا توایک طرف رہا، وہ بارگا والیٰ میں پیش بھی نہیں ہوتی):۔

(۱) وہ مخض کہ قوم کی امامت کرے اور لوگ اس کو برا جانتے ہوں۔

(س) وہ مسلمان بھائی جو ایک دوسرے کو کسی دنیاوی وجہ سے چھوڑے ہوئے ہوں، یعنی قطع تعلق کرر کھاہو۔ (ابن ماجہ)

طہارت و پاکیزگی اور عبادات کے مسائل زیادہ جانتا ہو۔ قر آن کریم کی تلاوت عمد گی سے کر تا ہو اور تجوید و قر اُت سے بھی خوب

واقف ہو۔ اخلاق و کر دار کے لحاظ سے متقی اور صالح ہو۔ دین سے زیادہ شغف ر کھتا ہو، صورت وسیر ت کے لحاظ سے بھی بہتر ہو،

تا کہ کسی کو اس سے کراہت نہ ہو۔جسمانی طور پر بھی تندرست ہو،خوش الحان وخوش آ واز ہو، نفاست ونظافت (صفائی وستھرائی) کا

ان ارشادات سے بیہ اوضح ہو تاہے کہ امامت کا اہل وہی مخص ہو سکتاہے ، جو پسندیدہ اور بہترین ہو۔وہ مخص شریعت و سنت ،

(۲) وہ عورت جس نے اس حالت میں رات گزاری کہ اس کا شوہر اس پر ناراض ہو

شریعت ِ اسلامی کے احکام کے مطابق امامت کا منصب بہت اہم اور عظیم ہے اور اس منصب کو کسی خاص واست سے مخطر/ الملام

نہیں کیا گیااور نہ ہی اسے کسی کی میر اث بنایا گیاہے اس کیلئے علم وفضل اور تقویٰ ہی سب سے بڑااور بنیادی معیار ہے ، کیونکہ اسلام

میں کسی عربی کو عجمی پراور کسی گورے کو کالے پر رنگ ونسل وغیرہ کی وجہ سے کوئی فضیلت ومر تبت حاصل نہیں۔فضیلت ومر تبت

اگر کسی کو حاصل ہوسکتی ہے تو جاہ ومال اور علاقہ وزبان سے نہیں، صرف علم و تقویٰ کی بنیاد پر ہوسکتی ہے۔ جو محض جس قدر

نظام صلوة میں جعہ کی نماز، جنازہ کی نماز اور عیدین کی نمازیں بغیر امام کے ادا نہیں ہو تیں، ان نمازوں کیلئے امام کا مقرر کرنا

الله سجانه و تعالی سے زیادہ ڈرتاہے اور نیکی و پار سائی میں جتناعمہ ہے اسی قدر دوسروں پر بڑائی اور بزرگی ر کھتاہے۔

واجب وضروری ہے۔

امامت کی اہلیت

ا یک روایت میں ہے کہ رسولِ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ''جو تختص قوم کی امامت کرے، وہ اللہ کاخوف رکھے اور خوب جان لے کہ اسے امامت کا جو منصب دیا گیاہے وہ اس کا ضامن ہے اور اس سے اس کی منصبی ذمہ داری کے بارے میں مواخذہ ہو گا اگراس امام نے اپنے منصب کواچھی طرح نبھایاتواس کو تمام مقتدیوں کے مجموعی ثواب کے برابر اَجر ملے گا جبکہ مقتدیوں کے ثواب میں کوئی کمی نہیں ہوگی اور اگر امامت میں کوئی کمی یا نقص ہو گاتواس کا تمام وبال صرف امام پر ہو گا۔ (طبر انی مجم اوسط) ا یک روایت میں رسولِ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمانِ گرامی ہے کہ "جب کوئی مختص امام ہے ایسی حالت میں کہ اس کے مقتدیوں میں اس مخص ہے بہتر اور افضل مخص موجو دہو تواہے لوگ پستی کا شکار رہتے ہیں "۔ ان ارشادات سے بیہ واضح ہوجاتا ہے کہ جس مخص کو امام بنایا جائے وہ اپنے مقتدیوں کی نماز کا بھی ذمہ دار ہوجاتا ہے۔ اس لئے امام کا ہر طرح صحیح اور درست ہونا ضروری ہے۔اگر امام بننے والے مخص میں عقیدہ وعمل کی صحت کا معیار درست نہیں تواپیا هخص امام بن کر قوم کی امامت کاحق ادا نہیں کر تابلکہ وہ اپنے مقتذیوں کا وبال بھی اپنے سرلیتاہے اور جو مخص خوفِ الہی ر کھتا ہو گا وہ ہر گزایبانہیں کرے گا۔ امام كيلية چه شرطيس بيان كى كئي بين: ـ (۱) مسلمان ہو (۲) مرد ہو (۳) عاقل ہو (۴) بالغ ہو (۵) قرآن کی قرأت کر سکتا ہو (۱) معذور نہ ہو۔ ان شر ائط کی تفصیل میں جو باتیں ضروری ہیں وہ بہ ہیں کہ عورت ہر گز مر دوں کی امام نہیں ہوسکتی۔البتہ صرف عور توں میں

خیال رکھنے والا ہو۔ اگر کسی جگہ ان خوبیوں میں سب لوگ بر ابر ہوں، تو ان میں امامت کا مستحق وہ مخص ہو گا جس نے ان خوبیول

میں زیادہ عمر گزاری ہو۔اور اگر زیادہ عمر والے بھی کئی لوگ ہوں توان میں بہترین مخض کا انتخاب کیا جائے، جس کے حق میں زیادہ

لوگ ہوں، اسے امامت کاحق دیا جائے۔ رحمۃ اللعالمین صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ''کسی کے گھر اور علاقے میں صاحبِ خانہ و

علاقه كى اجازت كے بغيراس كے مصلّى اور مند پرنہ بيٹھا جائے"۔ (مسلم شريف)

قرآن کریم کی صحیح قرائت کرتاہو۔ قرآنی الفاظ صحیح اداکرتاہو، قرآن کریم پورایادنہ بھی ہو گراتناضر وریاد ہو کہ سنت کے مطابق نماز میں پڑھ سکے، نماز میں وہی آیات پڑھے جن کے الفاظ صحیح اداکر سکتا ہو۔ اگر ہکلاتا ہویا تلفظ وغیرہ بھی ادانہیں کر سکتا تواہیے مختص کو چاہئے کہ وہ صحیح ادائی کی کوشش کرے اور اپنی اصلاح تک امامت نہ کرے، اگر کوشش کے باوجود الفاظ کی صحیح ادائی پر

عورت کی امامت کی مخبائش ہے جبکہ اسے بھی فقہاءنے مکروہِ تحریمی لکھاہے۔عاقل سے مراد وہ مخص ہے،جو مخبوط الحواس ہویا

یا گل نه هو، یعنی ذهنی طور پر کسی طرح درست نه هو ـ نابالغ صرف نابالغوں کا امام هو سکتا ہے ـ نابالغ کو بالغوں کی امامت کر ناجائز نہیں

خواہ فرض نماز ہو یا نقل۔ بالغ ہونے کیلئے اگر علامات ظاہر نہ ہوں تو پندرہ برس کی عمر فقباء نے شرط تھہر ائی ہے۔ امام بننے والا

افراد کی امامت جائز نہیں۔ معذور مخض اپنے جیسے معذور افراد کی امامت کر سکتا ہے۔

اس شرط میں بیہ بھی ہے کہ اگر معذور مخض نے تندرست افراد کی امامت کی تو تندرست افراد کی نماز ادانہ ہوگ۔

ان شر اکظ میں پہلی بنیادی شرط بیہ ہے کہ "امام مسلمان ہو"۔ ظاہر ہے کہ نماز ، اسلامی رکن ہے اس لئے بیہ تصور بھی نہیں کیا جائے گا کہ کوئی غیر مسلم، نماز کی امامت کر سکتا ہے۔ بلاشبہ امامت کا اہل صرف مسلمان ہے، گر سوال یہی اہم ہے اور امامت کے بارے میں تمام سوال نامے میں ہو چھی جانے والی بنیادی بات یہی ہے کہ مسلمان حقیقت میں کون ہے؟ ہر کلمہ گوخود کو مسلمان کہتا ہے، گر قر آن وسنت سے ثابت ہے کہ ہر کلمہ گو، فی الحقیقة مسلمان نہیں، اس لئے اس کی وضاحت ضروری ہے۔ ملاحظہ ہو:۔

قدرت نہیں ہوتی توایسے مخص کو امامت کاحق نہیں ہے۔ جو مخص معذور ہے، یعنی جسمانی طور پر تن درست مجبیل اسے متذر ست

قران تریج بیل ہے کہ وَمِنَ النّاسِ مَنْ يَقُولُ امَنًا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِيْنَ (پا-سورة البقره: ۸) اور وہ لوگ جو کہتے ہیں کہ ہم مانتے ہیں اللہ کو اور قیامت کے دن کو (توابیا کہنے کے باوجودوہ لوگ) ہر گزمومن نہیں ہیں۔ اللہ سجانہ و تعالی اور قیامت کو ماننے کے باوجو دکیوں مومن نہیں؟ اس لئے کہ "فِیْ قُلُوبِهِمْ مَّرَشُّ " ان کے دلوں میں

يارى ہے۔دوسرے مقام پر قرآن كريم ميں ہے: إذَا جَآ عَكَ الْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ \* وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ (پ٢٥۔سورة النافقون:١)

(اے حبیب سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) جب منافق تمہارے پاس آئیں گے تو کہیں گے کہ بیشک ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ (حضورِ اکرم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) ضرور اللہ کے رسول ہیں، اور اللہ خوب جانتا ہے کہ بیشک آپ اس کے رسول ہیں اور اللہ گواہی دیتا ہے کہ (حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ کارسول کہنے کے باوجو د) منافق ضرور جھوٹے ہیں۔

منافق اس مخص کو کہتے ہیں جو دل اور زبان میں یکسال نہ ہو۔ منافق دل سے حضورِ اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ کارسول نہیں مانتے تھے،اس لئے اللہ نے فرمایا کہ رسول کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے رسول اللہ ہونے میں کوئی شبہ نہیں اور میہ بات بھی یقینی ہے

کہ منافقوں کے جھوٹے ہونے میں بھی کوئی شک اور تر دو نہیں۔

کی گواہی دینامسلمانوں کیلئے کافی نہیں۔ یہاں یہ سوال پیداہو گا کہ دل کی حالت سے ہر کوئی آگاہ نہیں، پھر کیسے یقین کیا جائے کہ کون دل سے بھی زبانی گواہی کی تصدیق کر رہاہے؟اس کے جواب میں عرض ہے کہ منافقوں کو مسلمان نہ تسلیم کرنے کی وجہ ہی ان کے دل کی بیاری بتائی گئی ہے۔ دل کی بیاری سے مر اد اختلاج قلب، یا دھڑکن کی حالت کا غلط ہونا وغیرہ نہیں، بلکہ عقیدوں کا صیح نہ ہوناہے کیونکہ عقیدہ، دل کے صیح اور پختہ نظریہ کو کہتے ہیں۔ منافقوں کے قلبی نظریات کیا تھے؟ان کی تفصیل کتاب وسنت میں موجود ہے۔ چنانچہ رسولِ کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے منافقوں کو اپنی مسجد سے نکل جانے کا تھم دیاا ور صحابہ کر ام رضوان اللہ علیم اجھین نے منافقوں کو مسجد سے نکالا۔ حالاتکہ وہ سب کلمہ گوتھے اور رسول الله صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم کی اقتداء میں نماز بھی ادا کرتے تھے۔ یہ سب جانتے تھے کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ظاہری موجو دی کا زمانہ سب سے بہتر زمانہ تھا، اس سے بہتر زمانہ کوئی اور نہیں ہوسکتا۔جب اس وقت منافق تھے توبیہ بدیمی بات ہے کہ موجو دہ زمانہ ہر گز منافقوں سے خالی نہیں،ورنہ اس زمانے کو اس سے بہتر مانتا پڑے گا اور میہ ممکن نہیں۔ای طرح اس موجو دہ زمانے کے منافق بھی اس زمانے کے منافقوں سے بہتر نہیں ہوں گے۔ اب سوال بیہ ہے کہ اس موجو دہ زمانے میں منافقوں کی پہچان کس طرح ہو گی؟جواباً عرض ہے کہ کتاب وسنت میں منافق کی پہچان اور منافقوں کے نظریات کی تفصیل موجو دہے۔

ان آیاتِ قرآنی سے بیر معلوم ہو تاہے کہ صرف زبانی طور پر الله تعالیٰ، آخرت اور رسول الله صلی الله تعالیٰ مالیہ وسلم کی برسر الله

کسی میں ان منافقوں جیسے عقائد و نظریات وغیرہ کا پایا جانا ہی ان کی پیچان کروائے گا اور ہر مختص بیہ جانتا ہے کہ انسان کا عمل اس کے دل کی حالت کا ترجمان ہو تاہے۔ قلبی نظریات ہی انسانی عمل کی بنیاد ہوتے ہیں اور عمل کا دارومدار نیت پر ہے اور نیت دل کے پختہ ارادے ہی کانام ہے۔ جب دل کی حالت صحیح نہ ہوگی تو نیت کی صحت بھی نہ ہوگی اور نیت کا فتور صحیح عمل کو بھی صحیح نہیں رہنے

دے گا۔ کیونکہ بنیا دکی خرابی سے سارا عمل خراب ہو جائے گا۔ جس شخص کا اپنا عمل درست نہیں، اس شخص سے دوسرے شخص کا وہی عمل وابستہ ہو کر بھی خرابی میں شریک ہو گا۔ نماز میں امام کے ساتھ مقتذی کی نماز وابستہ ہوتی ہے۔ جب امام کی اپنی نماز اس کے

عقیدہ کی خرابی کی وجہ سے درست نہیں ہوگی تواپیے امام کی افتداء کا تصور ہی باطل ہو جاتا ہے اور اس کے پیچھے نماز کی درستی ممکن ہی نہیں ہتی مفیحے ہواوراس کے مقتدی کے نزدیک بھی مفیحے ہو۔اور بیہ قاعدہ واصول سب جانتے ہیں کہ کسی عمل کی کوئی شرط پوری نہ ہو تووہ عمل تکمل اور درست نہیں رہتا۔امام کی نماز خو د اس کے نز دیک صحیح ہونے کا یقین اسی وقت ہو سکتا ہے جبکہ امام کا امام ہو نا بھی صحیح ہو۔

امام کے ساتھ مقتدی کی نماز وابستہ ہونے کی دس شر انظ میں چو تھی شرط یہ گزر پچکی ہے کہ امام کی نماز خو واس کے تردیک جسی

تا کہ ان لوگوں کی افتداء نہ کی جائے اورانہیں اپنا امام نہ بنایا جائے۔اس سوال کے جواب کوسوال نامے کے تیسرے سوال کے

اس تفصیل کے بعد اب میہ جاننا ضروری ہے کہ موجو دہ دور میں وہ کون لوگ ہیں جن کے قلبی نظریات (عقائد) درست نہیں،

ایسے مخص کے ساتھ کسی کی نماز وابستہ نہیں کی جاسکتی۔

اگرامام کا کوئی قلبی نظریہ درست نہیں ہو گاتو اس کا امام ہوناصحت پر نہیں ہو گالبذا نماز کی صحت بھی باقی نہیں رہے گی، اس لئے

جواب کے تحت تحریر کیاجارہاہے۔

(سوال نمسبس) فسق اعتقادی اور فسق عملی ہر دوصورت میں فاسق فخص کی افتداء کیا تھم رکھتی ہے؟

فسن کی معنی نافرمانی، تھم عدولی اور سرکشی کے ہیں۔ فسن کی دوشمیں ہیں: (۱) اعتقادی (۲) عملی۔ فرور میں من من مناکب کو سرکشی کے ہیں۔ فسن کی دوشمیں ہیں: (۱) اعتقادی (۲) عملی۔

فسن اعتقادی اور فسن عملی کی بھی دودو قسمیں ہیں۔

پہلے فسق عملی کی دوفتہ میں ملاحظہ ہوں: (۱) معلن (۲) غیر معلن۔

ا معسلی نه جو مخص کھلے عام، اعلانیہ طور پر کتاب و سنت کے احکام کی نافرمانی (گناہِ کبیرہ) کاار تکاب کرتاہے اور شریعت و سنت کے خلاف عمل کرتاہے، اسے فاسق معلن کہتے ہیں۔

۲\_ غسیسر معسلن: جو مخص حیب حیب کرنافرمانی کرے اور اس کا گناه پوشیده رہے اسے فاسق غیر معلن کہتے ہیں۔

ا سیسر مسان کے بوٹ کی چیپ چیپ کرما کرمان کرتے اور اس کا شاہ پوشیدہ کرتے اسے کا سی بیر مسان ہے ہیں۔ ہر گناہ کبیرہ کا اعلانیہ ارتکاب کرنے والا فاسق معلن ہے۔ایسے شخص کی افتداء کرنا، مکر وہِ تحریکی ہے۔ یعنی ایسے شخص کے پیچھے جو نماز پڑھی جائے گی، وہ ادا نہیں ہوگی اس نماز کو پھرسے ادا کرناواجب وضر وری ہے۔

ہ دپر من بات کا مزد ہوں میں اور مار من کا در در ہوں ہوں ہوں ہوں ہوں ہے۔ حبیب حبیب کر گناہ کرنے والا فاسق غیر معلن ہے، ایسے مختص کے پیچیے نماز پڑھنا مکر وہِ تنزیبی ہے،اگر اس مختص کے گناہ گار

ہونے کی شہرت ہوجائے تو اس کے پیچھے نماز ادانہ کی جائے، اگر اس کے گناہ پر اطلاع نہ ہو تو مقتدی پر کوئی وَبال نہیں ہوگا، البتہ خو دامام وبال سے بری الذمہ نہیں۔

فسق اعتقادی کی دو قسمیں ہیں: (۱) حدِ كفر كو پہنچ جانا (۲) حدِ كفر كوند پہنچنا۔

قر آن وسنت کے مطابق اسلامی عقائد نہایت واضح ہیں۔متعدد علائے حق نے ان سب کو ایک جگہ جمع کرکے تحریر کر دیاہے، تاکہ بنیادی اور ضروری باتیں ہر مسلمان کے علم میں ہوں اور ہر مسلمان جان لے کہ ایک سپچے مسلمان کے عقائد و نظریات

کیاہونے چاہئیں۔ (بیرخادم اہلسنّت اس موضوع پر اِن شاءَ اللہ بہت جلد "میر ادِین" کے نام سے ایک جامع کتاب ہدیہ قار نمین کر رہاہے) جو مخض دین کی کسی ایک بھی قطعی ضروری اور واضح بات کا انکار کرے وہ کا فر ہوجاتا ہے کیونکہ مسلمان ہونے کیلئے دین کی

تمام قطعی اور ضروری باتوں کو دل و جان سے مانٹالاز می ہے۔ وہ محتص جو مسلمان ہونے کا دعویٰ کرے، مگر اس کا کوئی عقیدہ و نظریہ کتاب وسنت کے سر اسر خلاف ہو وہ اپنے ایمانی دعویٰ میں جھوٹا ہے۔ دینِ اسلام کی ہر وہ بات جو قطعی دلیل سے ثابت ہو، اس کا انکار

. کفرہے اور اٹکار کرنے والا کا فرہے۔

کچھ وضاحت ضروری ہے تا کہ فاسق معلن اعتقادی اور فاسق غیر معلن اعتقادی کی پہچان ہر کوئی کرسکے اور اپنی نماز کیلئے صحیح امام کا ا متخاب کیا جاسکے۔ اسی موضوع کے تحت امامت کے بارے میں لوگ مسائل دریافت کرتے ہیں اور جولوگ امامت کے بارے میں پوچھتے ہیں تمام تر وضاحت انہی لوگوں کی تحریروں سے پیش کی جارہی ہے۔ اس وضاحت سے پہلے یہ عرض ضروری ہے کہ یہ خادم اہل سنت' خوفِ البی رکھتے ہوئے دیانت وصدافت کے ساتھ صرف حقائق پیش کر رہاہے۔ ہر کوئی بیہ ضرور جانتا ہے کہ سے کو سچ مانتاہی سچ اور مفید ہے۔حقیقت کا انکار کرناہر گز فائدہ مند نہیں۔

اور مبتدع کے پیچے نماز نہ پڑھنے میں فتنہ و فساد و غیرہ کا خوف ہو، کیونکہ فتنہ کو قتل سے زیادہ شدید فرمایا گیاہے۔ فقہائے کرام نے ا پئ تحریروں میں اس کی وضاحت فرمائی ہے۔ دُرِ مختار، عنبیہ، فناویٰ عالمگیری، طحطاوی علی مر اتی الفلاح، ابی السعود، فناویٰ الحجة والنبيين والشر نبلاليه، فتح القدير، مفتاح السعاده والغياشيم والهنديه وغير ہاميں بيه احكام ملاحظه كئے جاسكتے ہيں، اختصار كى غرض سے یہاں صرف خلاصہ تحریر کر دیا گیاہے۔ وہ ضروریاتِ دین، جن کو بہ تمام و کمال ماننا ہر مسلمان کیلئے ضروری ہے اس کی تفصیل میں سے صرف ایک موضوع پر

جس مخص کے اعتقادات اس حد تک خراب ہوں کہ وہ کفر کی حد تک پہنچ جائیں اور وہ ان غلط اعتقادات سے بی توبہ نہ کرے

وہ مخص جس کے عقائد و نظریات غلط ہوں مگر کفر و شرک بدعت صلالہ کفریہ کی حد کونہ پہنچے ہوں، ایسے مخض کو

بلکہ اپنے اعتقادات پر قائم رہے اور ان کو درست جانے، ایسا محض" فاسق معلن اعتقادی" ہے اس کے پیچھے نماز ادا کرنے کا تصور

"فاسق غیر معلن اعتقادی" کہتے ہیں، ایسے محض پر غلط نظریات سے توبہ لازم ہے اور اپنی اصلاح ضروری ہے۔اس کو ہر گزلوگوں کا

امام نہیں بننا چاہئے، کیونکہ اس کے پیچھے نماز ادا کرنا مکروہِ تحریمی ہے اور نماز کا دہر اناضر وری ہے۔اگر غیر معلن اعتقادی فاسق کے سوا

کوئی صحیح صالح امام ند ملے تو تنہاا کیلے نماز اوا کرنی چاہئے اور جمعہ کی نماز اگر علاقہ میں ایک ہی جگہ ہوتی ہواور وہاں امام غیر معلن فاسق

اعتقادی ہو تو مجبوراً اس کے پیچھے جمعہ کی اہمیت کی وجہ سے جمعہ کے دو فرض اداکر کے ظہر کی لینی نماز پوری اداکرے، بشر طیکہ فاسق

بی باطل ہے، کیونکہ ایسا محض ہر گز ہر گزامام نہیں ہوسکتا بلکہ خود اس کی اپنی نماز بھی قائم نہیں ہوتی۔

مشہور دیوبندی عالم جناب مرتضلی حسن در بھنگی اپنی کتاب اشد العذاب کے ص۲ پر فرماتے ہیں کہ "انبیا اعلیم السلام کا اتعظیم کر/فراور توہین نہ کرناضر وریاتِ دین سے ہے ''۔ مذکورہ عبارت سے بیہ اصول ہو گیا کہ اللہ کے نبیوں کی تعظیم لازمی اور ضروریاتِ دین سے ہے

اور اس کامنکر اپنے ایمانی دعویٰ میں ہر گزؤرست نہیں۔اس اصول کو جاننے کے بعدیہ بھی جان لیا جائے کہ جو تخف انبیاء علیم السلام کی شان میں ہے ادبی و گستاخی کرے، اس کیلئے کیا تھم ہے؟ اس سلسلے میں دیو بندی وہابی علاءکے چند ارشادات ملاحظہ ہوں:۔

دارالعلوم دیوبند کے مشہور مدرس اور عالم جناب محمد انور شاہ تشمیری اپنی کتاب اکفار الملحدین میں فرماتے ہیں کہ

" تمام علائے امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ نبی یا ک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی گنتاخی و توہین اور تنقیص کرنے والا کا فرہے اور جو تشخص اس (گتاخِ رسول) کے کفروعذاب میں شک کرے وہ بھی کا فرہے "۔ مزید فرماتے ہیں کہ"اس معاملے میں کفر کے تھم کا دارومدار ظاہر پر ہے، قصد ونیت اور قرائن حال پر نہیں "۔زیادہ واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ "علماءنے فرمایاہے کہ انبیاء علیم السلام کی

شان میں جر اُت ودکیری کفرہے اگر چہ توہین مقصودنہ بھی ہو"۔ (ص۵۱،۵۳،۵۳)

علائے دیوبند اپنے رشید احمد گنگوہی صاحب کو "مطاع الکل" کہتے ہیں اور جناب حسین احمد ٹانڈوی مدنی کو "شیخ الاسلام" کہتے ہیں۔ان دونوں نے اپنی تحریروں میں لکھاہے کہ ''جو الفاظ موہم تحقیر حضور سرورِ کا ئنات علیہ السلام ہوں،اگر چہ کہنے والے نے نیت حقارت نه کی ہو مگر ان (موہم تحقیر الفاظ) سے بھی کہنے والا کا فرہو جاتا ہے"۔ (لطائف رشیدیہ، ص۲۲۔الشہاب الا قب، ص۵۸)

مذكوره عبارت كوانشهاب الثاقب كے ص ٥٠ پر مزيد واضح كركے يوں لكھا كياہے كه "جن الفاظ ميں ايہام كتاخي وب ادبي کاہو تا تھاان کو بھی (رشیداحمر گنگوہی صاحب نے) باعث ایذاجناب رسالت مآب علیہ السلام ذکر کیااور فرمایا کہ کلماتِ کفر مکنے والے کو

منع کرناشدید چاہئے اگر مقدور ہو اور اگر (کفر بکنے والا) بازنہ آوے (تواسے) فتل کرناچاہئے کہ (وہ) موذی و گستاخ شان جناب كبريا تعالى شانداوراس كے رسول امين صلى الله تعالى عليه وسلم كاہے "۔

جناب مرتضیٰ حسن در بھنگی نے اپنی کتاب اشد العذاب کے ص۵ پر فرماتے ہیں کہ (جو) دعوائے اسلام و ایمان اور سعی بلیغ اور کوشش وسیع کے ساتھ انبیاء علیم السلام کو گالیال دیتا ہو اور ضروریاتِ دین کا اٹکار کرے وہ قطعاً یقیناً تمام مسلمانوں کے

زدیک مرتدے کافرے "۔ جناب اشر فعلی تھانوی اپنی کتاب "زاد السعید" کے ص۲۶ پر فرماتے ہیں کہ" قرآن مجید کے اشارے سے معلوم ہو تاہے

کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان رافع میں ایک گستاخی کرنے سے (نعوذ باللہ منہا) اس (گستاخ) تشخص پر من جانب اللہ دس لعنتیں نازل ہوتی ہیں "۔ نی کریم علیہ السلام کو ہم پر بس اتنی فضیلت ہے جنتنی بڑے بھائی کو چھوٹے بھائی پر ہوتی ہے تو اس ( مخض ) کے متعلق ہمارا ایہ عقیدہ ہے کہ وہ دائر ہ ایمان سے خارج ہے"۔ مذکورہ ارشادات سے بیہ واضح ہو گیا کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان رفیع میں بغیر نیت و ارادہ کے بھی اگر ایسے الفاظ استعال کیے جائیں جن میں حقارت و تو بین اور تنقیص کسی طرح بھی پائی جائے تو ایسے الفاظ استعال کرنے والا بلاشہ مرتد ، کافر ، لعنتی

تمام بڑے اور چھوٹے علائے ویوبند کی متفقہ ومصدقہ کتاب المہندے ص۲۸ پریہ عبارت درج ہے کہ جنبوہ الاساکا تا کل بہواکا

اورواجب القتل ہے۔اگر کوئی پیہ کیے کہ کسی مختص نے نٹانوے جگہ حضورِ اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تعریف کی اور صرف ایک جگہ بے ادبی و گستاخی کی تواپسے مختص کیلئے کیا تھم ہے؟اس کے جواب میں جناب اشرف علی تھانوی'افاضات یومیہ (جے، ص۲۳۴) میں فرماتے ہیں کہ" اگر کسی میں ایک بات بھی کفر کی ہوگی وہ بالا جماع کا فرہے"۔اگر کوئی پیہ کیے کہ اگر کسی نے کفر کیاہے تواس کو کا فر کہنے

سے ہمیں کیا تواب ہو گااور ہم کافر کو کافرنہ کہیں تو کیا ہمیں عذاب ہو گا؟ اس کے جواب میں جناب مرتضیٰ حسن در بھتگی اپنی کتاب اشد العذاب کے ص۳ پر فرماتے ہیں کہ "نہ علائے اسلام جلد باز ہیں نہ فروعی اور ظنیات اور اجتہادی اُمور میں کوئی تکفیر کرتا ہے، بلکہ جب تک آفتاب کی طرح کفر ظاہر نہ ہوجائے یہ (علائے اسلام کی) مقدس جماعت بھی ایسی جر اُت نہیں کرتی، حتی الوسع کلام

میں تاویل کرکے صحیح معنی بیان کرتے ہیں، مگر جب کسی کا دل ہی جہنم میں جانے کو چاہے اور وہ خو د ہی اسلام کے وسیع دائرے سے نارچ میں ایر آتہ علال کر اسلام محدر ہوں جس طرح مسل لان کہ کافر کہ ناکف میں بی طرح کافر کہ مسل لان کرنا بھی کف م

خارج ہوجائے تو علائے اسلام مجبور ہیں۔ جس طرح مسلمان کو کافر کہنا کفر ہے ای طرح کافر کو مسلمان کہنا بھی کفر ہے"۔ اپنی ای کتاب کے ص۳۰۲ پر مزید فرماتے ہیں کہ ''(کسی کا کفر ظاہر ہونے پر) اگر علاء سکوت کریں اور خلقت گمراہ ہوجائے تواس کاؤبال کس پر ہوگا، آخر علاء کا کام کیاہے؟ جب وہ کفراور اسلام میں فرق بھی نہ بتائیں تواور کیا کریں گے؟"۔

جناب اشرف علی تفانوی فرماتے ہیں کہ ''کفر کو کفرنہ سمجھنا بھی کفرہے۔ کیا اگر مسیلمہ کذاب کو کوئی ہخص نبی نہ مانتا ہو گراس کے عقائد کو کفر بھی نہ کہتاہو تو کیااس ہخص کو مسلمان کہاجائے گا؟'' (کمالات اشرفیہ ۱۲۳۰)

ان ارشادات سے بیہ حقیقت واضح ہوگئ کہ جب کسی کا کفر ظاہر ہوجائے تو اس کو کافر کہنا اور ماننا ضروری ہوجاتا ہے اور کافر کو کافرنہ مانے توبیہ بھی کفرہے اور ایسا کرنے والا کافر۔ ٹھانوی صاحب نے یہ بھی وضاحت کر دی کہ کسی کے کفریہ عقائد کا علم

ہو جانے کے بعد اس مخض کو کا فرنہ کہنے والاخو د بھی مسلمان نہیں کہلا سکتا۔

اگر کوئی یہ کہے کہ مجھی کسی موقع پر علاج کی غرض سے سختی کرتے ہوئے نامناسب الفاظ استعال کر لئے جائیں تو کیاوہ الفاظ جھی بے ادبی و گستاخی شار ہوں گے؟ امداد الفتاویٰ، جس، ص۱۱۵ پر جناب اشرف علی تھانوی اس کے جواب میں فرماتے ہیں کہ

وہابیوں دیوبندیوں کے امام جناب اسلعیل دہلوی ٹھلتی بالا کوٹی کی کتاب ''تقویۃ الایمان'' میں بعض الفاظ جو سخت واقع ہو گئے ہیں

(وہ الفاظ) اس زمانہ کی جاہلیت کا علاج تھا۔۔۔۔ بیہ بیٹک بے ادبی گنتاخی ہے (جو اسلعیل دہلوی نے ان الفاظ میں کی) ان الفاظ کو استعال بھی نہ کیا جاوے گا"۔

جناب اشرف علی تھانوی کے پیشوا جناب رشید احمد گنگوہی اس کتاب تقویۃ الایمان کے بارے میں فرماتے ہیں کہ '' کتاب تقویۃ الایمان نہایت عمرہ کتاب ہے اور ردِّ شرک وبدعت میں لاجواب ہے۔استدلال اس (کتاب) کے بالکل کتاب اللہ

اوراحادیث سے ہیں۔اس (کتاب) کار کھنا اور پڑھناعین اسلام ہے"۔ (فآوی رشیدیہ، ص۱)

گنگوہی صاحب مزید فرماتے ہیں کہ "وہ (اسلعیل دہلوی) قطعی جنتی ہے اور مخلص ولی ہے، ایسے مختص کو مر دود کہناخو د مر دود

ہوناہے اور ایسے مقبول کو کافر کہناخو د کافر ہوناہے"۔ (فآوی رشیدیہ، ۱۱/۳)

جناب اشرف علی تھانوی کا کہناہے کہ کتاب تقویۃ الایمان کے الفاظ میں بیٹک بے ادبی اور گستاخی ہے اور گنگوہی صاحب بھی پہلے یہ فرما چکے ہیں کہ ''حقارت و توہین کی نیت و گمان کے بغیر بھی شانِ رسالت میں حقارت آمیز الفاظ کہنے والا کا فرہو جاتا ہے''۔

طر فہ تماشاہے کہ وہی گنگوہی صاحب حقارت واہانت کے الفاظ سے بھری ہوئی کتاب تقویۃ الایمان کو پڑھنااور ر کھناعین اسلام اور بے ادبی و گستاخی کرنے والے اسلعیل دہلوی کو (جانے کون سے علم سے) قطعی جنتی بھی فرمارہے ہیں۔اسلعیل دہلوی صاحب کی کتاب

تقویۃ الایمان کے چندالفاظ ملاحظہ ہوں اور قار ئین خود فیصلہ کرلیں کہ بیہ الفاظ عین اسلام ہیں یابیتک بے ادبی و گستاخی ہیں؟ نبی (صلی الله تعالی علیه وسلم) کی تعظیم صرف بڑے بھائی کی سی کرنی چاہئے۔ (ص۵۵)

اللہ کے روبروسب انبیاء اور اولیاء ایک ذرّہ ناچیز سے بھی کم تر ہیں۔ (ص۵۴)

بڑی مخلوق یعنی انبیاءاور چھوٹی مخلوق یعنی ہاتی سب بندے اللہ کی شان کے آگے پھارے بھی ذلیل ہیں۔ (ص۱۳)

نی رسول سب ناکاره بیں۔ (۳۹۳)

بڑے مینی نبی اور چھوٹے مینی باقی سب بندے بے خبر اور نادان ہیں۔ (صس)

رسول کے چاہنے سے کچھ نہیں ہو تا۔ (۵۲)

حضورِ اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم مركر مثى مين مل كية ( ١٥٥٥)

گاؤل میں جیسادر جہ چوہدری، زمیندار کاہے ویسادر جہ اُمت میں نبی کاہے۔ (سا۲)

محمد یا علی (صلی الله علیه وآله واصحابه وسلم) کسی چیز کا مختار نہیں، نبی ولی کچھ نہیں کرسکتے۔ (ص اس)

http://www.rehmani.net

- صحفور اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم بحواس بو كي ( ص ۵۵)
- الله چاہے تو محمد (صلی الله تعالی علیه وسلم) کے بر ابر کروڑوں پیدا کر ڈالے۔ (ص۱۱)
  - نی کی تعریف صرف بشرکی سی کرو۔ (۳۵۳)
    - الله کومانو، اس کے سواکسی کونه مانو۔ (۱۳۳)
- نی اور ولی کو الله کی مخلوق اور بنده جان کرو کیل اور سفارشی سیحضے والا، مد د کیلئے پکارنے والا، نذر و نیاز کرنے والا مسلمان اور کا فرابو جہل شرک میں برابر ہیں۔ (ص2،۷۷)

تقویۃ الایمان (العیاذ باللہ) کتاب کے ان الفاظ پر کوئی تبصرہ کئے بغیر اسلعیل دہلوی صاحب کی ایک اور کتاب" صراطِ متنقیم" کی ایک عبارت بھی پیش کر رہاہوں۔ملاحظہ ہو۔اساعیل دہلوی پھلتی لکھتے ہیں:۔

"بمقتفائے ظلمات بعصنہافوق بعض از وسوسہ زناخیال مجامعت زوجہ خود بہتر است و صرف ہمت بسوئے شیخ وامثال آل از معظمین گو جناب رسالت مآب باشند بچندیں مرتبہ بدتر از استغراق در صورت گاؤ خرخود است کہ خیال آل بالتعظیم و اجلال بسوید ائے دل انسان می چسپد بخلاف خیال گاؤ خرنہ کہ آل قدر چپیدگی می بودنہ تعظیم بلکہ مہان و محقر می بود وایں تعظیم و اجلال غیر کہ در نماز ملحوظ مقصود می شود بشرک می کشد" (ص۸۲۸ مطبوعہ مجتبائی)

ترجمہ: بعض ظلمتیں بعض ظلمتوں پر فوقیت رکھتی ہیں کے اقتضاء کے مطابق زِنا کے وَسوسہ سے اپنی بیوی سے مجامعت (ہم بستری) کرنے کا خیال بہتر ہے اور شیخ (پیر) یااس کے مثل بزرگوں کی طرف توجہ کرنااگر چہ جناب رسالت مآب (سلی اللہ تعالی علیہ وسلم) ہوں۔

بہت ہی زیادہ بُراہے اپنے بیل اور گدھے کے خیال میں ڈوب جانے سے ، اسلئے کہ ان (بزرگوں) کا خیال تعظیم وبزرگی کیساتھ آتا ہے اور انسان کے دل سے چیٹ جاتا ہے اسکے بر خلاف بیل اور گدھے کے خیال میں نہ اسقدر دلچیں ہوتی ہے ، نہ تعظیم ، ہلکہ (ان کا خیال)

اور السان نے دن سے پہنے جاتا ہے استے بر حلاف میں اور لدھے نے حیاں میں نہ اسفدر دبیری ہوئ ہے، نہ سیم، بللہ (ان کا حی ذلیل و حقیر ہو تاہے اور بید (بزر گوں کی) تعظیم و بزر گی جو نماز میں ملحوظ و مقصو د ہو جاتی ہے، شرک کی طرف تھینج لے جاتی ہے۔

اس عبارت کی ناپا کی پر قار ئین نے توجہ کی ہوگی کہ اسلعیل دہلوی کا کہناہے کہ زِناکے وسوسہ سے اپنی بیوی سے مجامعت کرنے کا خیال بہتر ہے، لیکن اولیاءاور حضورِ اکرم سل اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا خیال اور ان کی طرف توجہ کرنا، بیل گدھے کے خیال میں غرق ہوجانے سے بہت زیادہ بدتر ہے۔ یہ بلاشبہ سخت بے ادبی و گستاخی ہے۔

ہے ریارہ ہر رہے۔ میں ہوئے ہوئے ہوں ہوئی ہے۔ اسلعیل دہلوی نے نماز میں رسولِ کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خیال کو جانوروں کے خیال میں ڈوب جانے سے بہت برا

ثابت کرنے کی وجہ یہ بیان کی ہے کہ نبی پاک سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا خیال تعظیم و بزرگی کے ساتھ آتا ہے اور نماز میں غیر کی تعظیم، شرک کی طرف تھینچ لے جاتی ہے اور جانوروں کے خیال میں چو نکہ حقارت و ذِلت ہوتی ہے، اس لئے نماز میں حقیر و ذلیل خیال اور توجہ اتنی بری نہیں۔ اب سوال میہ ہے کہ خود اسلعیل دہلوی کی اور ان لوگوں کی نماز کیسے ادا ہوگی، جو اسلعیل دہلوی کو قطعیٰ اجتماع السند اس کی دیگرنایاک تحریروں کے ساتھ اس عبارت کو بھی دُرست اور حق مانتے ہیں؟ یہ سوال نہایت اہم ہے، کیونکہ ہر نمازی جانتاہے کہ نماز میں قرآن کریم پڑھنافرض ہے اور قرآن کریم، ذکررسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بھر اہواہے،رسول اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صفاتی ناموں کے ساتھ ساتھ کچھ آیات میں ذاتی نام مبارک بھی ہے، آیاتِ قرآنی میں "النبی" اور "الرسول" کے الفاظ جابہ جاہیں۔

ان کو پڑھ سن کر یقیناً رسول کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا خیال آئے گا۔خاص طور پر قعدہ میں التحیات پڑھتے ہوئے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خدمت میں ہدیہ سلام پیش کرتے ہوئے اور پھر ممکن نہیں کہ حضورِ اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم ، ان کی آل پاک اور

حضرت ابراجیم علیہ السلام اور ان کی آل پاک پر درود شریف پڑھتے ہوئے ان کا خیال نہ آئے۔ اور بیہ بھی طے ہے کہ رسول کریم

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا خیال بلاشبہ تعظیم و تو قیر کے ساتھ آئے گا کیونکہ خیال کی دوہی صور تیں ہیں، تعظیم کے ساتھ یا تحقیر کے ساتھ۔ اگر تعظیم کے ساتھ خیال آیاتواسلعیل دہلوی کے مطابق شرک کی طرف تھنچ گیا،للنذا نمازا دانہ ہوئی اور اگر تحقیر کے ساتھ خیال آیاتو

ر سول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تحقیر بلاشبہ کفرہے ، اس صورت میں نماز کیسے ادا ہو گی؟ اب اس شرک و کفرسے بیجنے کی ایک صورت

رہ جاتی ہے وہ بیر کہ سرے سے التحیات ہی نہ پڑھی جائے، گر ایسا کرنے سے بھی نماز ادا نہیں ہوتی۔اب اساعیلی دیو بندی وہابی بتائیں

کہ ان کی نماز کیسے ادا ہو گی؟ قرآن نہ پڑھیں تب بھی نہیں ہو گی کیونکہ اس کا پڑھنا فرض ہے ، اگر پڑھیں تو کسی قرآنی لفظ سے خیال،

ر سول الله صلی الله تعالی علیه وسلم کی طرف چلا گیا تو بھی نماز نہیں ہوگی اور التحیات پڑھنے اور نہ پڑھنے دونوں صور توں میں نماز ادا نہیں ہوتی۔

قار ئین خوب جان لیں گے کہ جب ان اساعیلی وہابی دیوبندی کی اپنی نماز ادا نہیں ہوئی تو ان کے پیچھے کسی مسلمان کی نماز کیسے اداہو گی کیونکہ ایساعقیدہ رکھنے والے کی امامت کا تصور ہی باطل ہے۔اسلعیل وہلوی صاحب کی اس عبارت کے مطابق ذرااشر ف علی تھانوی

صاحب کا حال بھی ملاحظہ ہو۔جناب عبد الماجد دریا بادی علائے دیوبند میں مشہور ہیں۔ اشر ف علی تھانوی صاحب سے انہیں کس قدر عقیدت تھی،خود ان کے اپنے قلم سے ملاحظہ ہو۔ اپنی کتاب علیم الامت ص ۱۳ یر ککھتے ہیں، " نماز میں جی نہ لگنے کا مرض

بہت پرانا ہے۔لیکن بھی بیہ تجربہ ہواہے کہ عین حالت ِنماز میں جب بھی بجائے اپنے، جناب (تھانوی) کو نماز پڑھتے فرض کر لیا تواتنی دیر تک نماز میں دل لگ گیا، کیکن مصیبت بیہ ہے کہ خود بیہ تصور بھی عرصہ تک قائم نہیں رہتا بہر حال اگر بیہ عمل محمود ہو تو

تصویب فرمائی جائے ورنہ آئندہ احتیاط رکھوں۔

(تھانوی صاحب جواب میں تحریر فرماتے ہیں) "محمودہ،جب دوسروں کواطلاع نہ ہوورنہ سم قاتل ہے"۔ اشرف العلوم بابت ماہ رمضان ۱۳۵۵ ه میں ۱۱ میں ہے کہ جناب اشرف علی کو "کسی نے خط لکھا کہ اگر آپ کی صورت کا

تصور کرلوں تو نماز میں جی لگتاہے۔ (تھانوی نے جواباً) فرمایا، جائزہے "۔

كد "پس مم نہيں مانے كه خداكا جھوك محال بالذات موورندلازم آئے گاكه قدرتِ انسانی قدرتِ ربانی سے زائدہے"۔ اس عبارت میں اسلعیل دہلوی صاحب نے صاف فرما دیا کہ "مہم (وہابی دیوبندی) نہیں مانتے کہ اللہ جھوٹ نہیں بول سکتا" (العیاذباللہ) ۔مشہور مثال ہے کہ "گروجنہاں نے مینے تے چیلے جان شڑپ" امام جب ایسا گستاخ ہو گاتواس کے پیروکار چار ہاتھ آگے ہی ہوں گے، دیگر علائے دیوبند کی تائیہ بھی ملاحظہ ہو۔ جناب رشید احمد گنگوہی فناویٰ رشیدیہ ، ج ا ص ۱۹ پر فرماتے ہیں کہ "الحاصل امکان کذب سے مراد وخول کذب تحت قدرت باری تعالیٰ ہے"۔ جناب اشر ف علی تھانوی کے استاد جناب محمود الحسن دیوبندی جنہیں" فینخ الہند" کہا جاتا ہے ، وہ صرف جھوٹ ہی پر بس نہیں کرتے بلکہ بیہ الفاظ لکھتے ہیں کہ" افعال قبیحہ مقدور باری تعالى بين" \_ (الجهدالقل،ص٨٣) تذكرة الخليل، ص١٣٥ پر جناب عاشق الهي مير تھي نے جناب خليل احمد انبيٹھوي كايد فرمان بھي نقل كياہے كه "بيد كليد مسلمه

ملاحظہ کرچکے ہیں۔اگر اشرف علی تھانوی کو درست کہیں توانبی کے دونوں بڑے نماز ادانہیں ہونے دیتے بلکہ کفر و شرک کا تھم سنادیتے ہیں۔ان دیو بندیوں وہابیوں پر بلاشبہ بیہ وبال ہے رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بے ادبی کا کہ ان میں کاہر ایک،ان تینوں كامان والااور پيروكار بون كى وجدس تمازى سے محروم بـ (اللهم احفظنا منهم)

اسلعیل وہلوی نے نماز میں رسول کریم ملی اللہ تعالی علیہ وسلم کے خیال کو جانوروں کے خیال میں غرق ہو جائے سے جہت بی زیادہ پڑا۔

لکھااور اشرف علی تھانوی صاحب اپنے خیال کو محمود (بہت اچھا) اور جائز فرمار ہے ہیں۔اب سوال بیہ پیداہو تاہے کہ تھانوی صاحب

کا خیال تعظیم کے ساتھ درست ہو گا یا تحقیر کے ساتھ؟ اگر تعظیم کے ساتھ درست مانا جائے ، تو اسلعیل دہلوی صاحب کے مطابق

شرک ہو گا اور اگر تحقیر کے ساتھ درست مانا جائے، تو جناب رشید احمد گنگوہی کے مطابق کفر ہو گا۔ (فناویٰ رشیدیہ، جساص۵ پر

وہ لکھتے ہیں کہ " علاء کی توہین و تحقیر کو چو نکہ علاءنے کفر لکھاہے جو بوجہ امر علم کے اور دین کے ہو"۔) تھانوی صاحب نے اپنے خیال کو

جو بہت اچھااور جائز کہاہے تویقیناً تعظیم کیساتھ خیال کو کہاہو گا مگر تعظیم میں شرک اور تحقیر میں کفر ہو تاہے۔اب دیو بندی وہانی بتائیں کہ

ان کے ان تینوں بڑوں میں سے کس کی بات وُرست ہے؟ اگر اسلعیل دہلوی کو درست کہیں تو اس کا انجام جو ہو گا وہ قار ئین

جناب اسلعیل دہلوی کی دو کتابوں کے بعد تیسری کتاب یک روزی کے ص۵۱ اکی ایک نایاک عبارت بھی ملاحظہ ہووہ لکھتے ہیں

ابل كلام ہے جو مقد ور العبدہے وہ بمقد ور اللہ ہے "۔ ان تمام عبار توں سے علمائے و یوبندنے سے ثابت کرناچاہا کہ اللہ تعالی جھوٹ بول سکتاہے اور برے کام کر سکتاہے۔(العیاذ باللہ)

علائے دیوبند کی مزید چند عبارات ملاحظہ ہوں۔ دار العلوم دیوبند کے بانی کہلانے والے جناب محمر الله الوثوري مينهين

" قاسم العلوم والخيرات " بھى كہاجا تاہے اپنى كتاب "تخذير الناس" ميں رسولِ كريم صلى الله تعالى عليه وسلم كے آخرى نبى ہونے كا انكار

فرماتے ہوئے لکھتے ہیں کہ ''عوام کے خیال میں تورسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا خاتم ہونا بایں معنی ہے کہ آپ کا زمانہ انبیائے سابق کے زمانے کے بعد اور آپ سب میں آخری نبی ہیں مگر اہل فہم پر روشن ہو گا کہ نقدم یا تاخر زمانی میں بالذات کچھ فضیلت نہیں كرمقام مرح مين "وَلْكِنْ رَّسُولَ اللهِ وَ خَاتَمَ النَّبِبِنَ" فرمانا اس صورت مين كيول كر هيچ بوسكتا ہے"۔ مزيد فرماتے بين كه

" بلکه بالفرض بعد زمانه نبوی سلی الله تعالی علیه وسلم کوئی نبی پیدا ہو تو پھر بھی خاتمیت محمدی میں پچھ فرق نہیں آئیگا"۔ اس کو مزید واضح

کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "اگر بالفرض آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے زمانے میں بھی کہیں اور کوئی نبی ہو جب بھی آپ کا خاتم ہو تا بدستورباقی رہتاہے"۔ (س۱۳،۱۳،۳)

جناب خلیل احمد انبیٹھوی سہارن پوری علائے دیوبند کے بڑے استاد ہیں، لینی کتاب "براہین قاطعہ" میں جو کچھ فرماتے ہیں،

الحاصل غور كرناچاہيئے كه شيطان وملك الموت كاحال ديكھ كرعلم محيط زمين كا فخر عالم (صلى الله تعالى عليه وسلم) كوخلاف نصوص قطعیہ کے بلادلیل محض قیاس فاسدہ سے ثابت کرناشر کے نہیں تو کون ساایمان کا حصہ ہے۔ شیطان وملک الموت کو یہ وسعت نص سے ثابت ہوئی۔ فخر عالم (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم) کی وسعت علم کی کون سی نص قطعی ہے جس سے تمام نصوص کورد کرکے

ایک شرک ثابت کر تاہے۔ (ص۵۱) ا یک خاص علم کی وسعت آپ (صلی الله تعالی علیه وسلم) کو نہیں دی گئی اور ابلیس تعین کو دی گئی ہے۔

اور ملک الموت سے (حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے) افضل ہونے کی وجہ سے ہر گز (بیہ) ثابت نہیں ہوتا کہ علم آپ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کا ان امور میں ملک الموت کے برابر بھی ہو چوجائیکہ زیادہ۔ (۵۲۵) (الشہاب الثا قب ص۹۲ پر حسین احمہ

ٹانڈوی مدنی نے بھی ان عبارات کی تائیدو تصدیق کی ہے)۔

الله كے نبی صلی الله تعالی عليه وسلم كواسيخ انجام اور دِيوار كے پیچھے كائجمی علم نہيں۔ (ص۵۱) حضورِ اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم كو ديوبندك علماءك تعلق سے أردوزبان آئی۔ (٣١٥)

نى (صلى الله تعالى عليه وسلم) كواينا بهائى كبنا درست بـ (سس)

" پھر میہ کہ آپ کی ذات مقدسہ پر علم غیب کا تھم کیا جانا اگر بقول زید سیح ہو تو دریافت طلب امریہ ہے کہ اس غیب سے مراد بعض غیب ہے یاکل غیب،اگر بعض علوم غیبیہ مر اد ہیں اس میں حضور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم) ہی کی کیا شخصیص ہے،ایساعلم توزید وعمر و بلکہ ہر صبی ومجنون حیوانات و بہائم کیلئے بھی حاصل ہے "۔ (العیاذ باللہ) برصغیریاک وہند میں دیوبندیوں وہابیوں کے سب سے بڑے گروجناب اسلعیل دہلوی ٹیھلتی ہیں ان کے بعد جناب رشید احمہ گنگو بی، جناب محمد قاسم نانو توی، جناب خلیل احمد انبیشهوی سهارن پوری اور جناب اشر ف علی تھانوی در جه بدر جه بیں۔ دیو بندی علماء وعوام نے اپنے ان بڑوں کیلئے جو القاب وغیرہ استعال کئے ہیں اور ان کی تعریف وشان میں جو پچھ لکھاہے اگر اسے صحیح مانا جائے تو الله تعالیٰ کے بعد انہیں لوگوں کامر تبہ ومقام نظر آئے اور تمام انبیاء واولیاء کی حیثیت ثانوی ومعمولی ہو کررہ جائے۔ان لوگوں کی تحریروں میں یہ دورُخی صاف نظر آتی ہے کہ اپنے بڑوں کیلئے یہ لوگ ہر کمال وخوبی کو ثابت کرنے کیلئے اپنی تمام تر توانائیاں استعال کرتے ہیں اور انبیاء و اولیاء کے معاملے میں ان کی زبان و قلم کا بیہ حال ہے کہ اچھے الفاظ اور پیرایہ بیان تو ایک طرف رہے بلکہ بیالوگ تو چھانٹ چھانٹ کروہ لفظ اور لہجہ استعال کرتے ہیں جس سے توہین و تنقیص اور بے ادبی و گستاخی میں کوئی کسر باقی نہ رہے۔ یمی نہیں بلکہ غلط کو صحیح اور صحیح کوغلط ثابت کرنا اور جٹ د ھر می ان کا و تیرہ ہے۔ اس خادم اہل سنت نے اپنی کتابوں " دیو بند سے بریلی (حقائق)" اور "سفیدوسیاہ" میں ای موضوع پر بہت کچھ تحریر کیاہے۔امامت کے مسئلہ کو تحریر کرتے ہوئے میہ مختصر تفصیل اس لئے پیش کی ہے کہ خود وہابی دیو بندی علماء کا کہناہے کہ بغیر نیت وارا دہ کے بھی اگر شانِ رسالت صلی اللہ تعالی علیہ وسلم میں نامناسب اور بے ادبی کے الفاظ استعال کئے جائیں تو یہ کفر ہے، مگر ستم یہ ہے کہ جن دیوبندی وہابی علاءنے بے ادبی اور گستاخی کی، ان کے بارے میں خود دیوبندی وہابی علاء ہی کے فتوے کے مطابق کفر کا تھکم نہیں لگا یا جاتا بلکہ ان کی کفریہ عبار توں کو ایمان ثابت کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔اس کا واضح مطلب یہی ہے کہ دیو بندی وہابیوں نے اپنے لئے حرام کو حلال کرلیاہے اور خو د کو شریعت و سنت کے ہر قانون سے مشتنی سمجھ لیاہے۔ ان کا بہ روبہ یہی ظاہر کر تاہے کہ ان لوگوں کو اپنے چند بڑوں کی عزت جس قدر پیاری ہے اس قدر رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عزت و ناموس ہر گز عزیز نہیں۔ ہو سکتا ہے کسی کے ذہن میں بیہ سوال اُبھرے کہ جن لو گوں نے بے ادبی گتاخی کی وہ تو گزر گئے، انہیں کا فر کہنے اور کا فر منوانے کی کیا ضرورت ہے اور موجو دہ دیو بندی وہابی اپنے بڑوں کے ان کفریہ الفاظ کو نہیں دہر اتے لہٰذاانہیں ان کے زمرے میں کیوں شامل کیا جائے؟اس کے جواب میں عرض ہے کہ اگر کوئی کفر کرے اور توبہ کئے بغیر اس کی موت واقع ہو جائے توموت اس کے کفر کو ختم نہیں کرتی۔ کافر کو مرنے کے بعد بھی

جناب محمہ قاسم نانوتوی اور خلیل احمد انبیٹھوی کے بعد جناب اشرف علی تھانوی کی ایک نہایت نایاک عبارت ملا محطہ ہو۔

یہ تھانوی صاحب دیو بندیوں وہابیوں کے مجد د، حکیم الامت اور جانے کیا کیا ہیں۔ اپنی کتاب حفظ الایمان کے ص کے ۸ پر لکھتے ہیں:

ان لوگوں کی توبہ کا خیال وہی کرے گاجو ان کے کفر کو تسلیم کرے گا، جب دیوبندی وہابی اپنے بڑے علاء کے کفر کو کفر ہی ماننے کے روادار نہیں تو ان کے نزدیک ان کی توبہ کا خیال کیسے ممکن ہو گا۔ رہی ہیہ بات کہ موجودہ دیوبندیوں وہابیوں کو ان کے زمرے میں کیوں شامل کیا جائے تو اس کے جو اب میں عرض ہے کہ خو د علمائے دیو بند کا فرمان ہے کہ کفر کو کفر نہ مانتا بھی کفر ہے اور کا فر کو مسلمان کہناخو د کا فرہونا ہے۔اگر موجو دہ دیو بندی وہانی اپنے بڑوں کے کفریہ کلمات نہیں دہر اتے توسوال بیہ ہے کہ یہ ان کے کفریہ کلمات کو کفریہ مانتے ہیں یانہیں؟اگر کفریہ مانتے ہیں توان کلمات کے کہنے اور ماننے والوں کو کا فرمانتے ہیں یانہیں؟ اور ان کفرید کلمات کے کہنے والوں کو مسلمان مانے والے لو گوں کو کا فر مانتے ہیں یا نہیں؟ اگر کا فر نہیں مانتے توخو د دیو بندی وہابی علماء کا میہ کہناہے کہ کا فر کو کا فرند ماننا بلکہ مسلمان کہنا میہ کفرہے اور ایسا کرناخو د کا فرجو ناہے۔ قار ئین شاید بیه خیال کریں کہ ان لوگوں کے کفر پر کیوں اصر ارہے؟ اس کے جواب میں عرض ہے کہ بیہ اس ہستی کی عزت و ناموس کامسکلہ ہے جس پر ایمان کا انحصار ہے۔ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی عزت سے بڑھ کر مخلوقِ خدامیں کسی کی عزت نہیں۔ د یوبندی وہابی علاء تواپنے عقائد میں اس قدر تشد د پسند ہیں کہ میلا د النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم منانے والوں سے نکاح کو ناجائز کہتے ہیں، یار سول الله (صلی الله تعالیٰ علیه وسلم) اور یا علی (رضی الله تعالیٰ عنه) اور یا غوثِ اعظم (رضی الله تعالیٰ عنه) کہنے والوں کو مشرک کہتے ہیں، اولیائے کرام (رضوان اللہ عنہم) کے عرس منانے والول کو بدعتی اور جہنمی کہتے ہیں، محبت سے اولیاء کے مز ارات اور ان کے غلاف کو چوہنے والوں کو قبر پیجاری اور مشرک کہتے ہیں۔ دیو بندی وہانی ملاں اگر نیک، جائز اور مبارک کام کرنے والوں کوخواہ مخواہ مشرک وبدعتی اور جہنمی کہتے رہیں توکسی کو کوئی پریشانی نہ ہو اور اگر نبیوں کے نبی، افضل انخلق، رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی گستاخی و بے ادبی کرنے والوں پر کفر کا تھکم لگایا جائے اور خو د دیو بندی وہابیوں کے فتو کا کے مطابق لگایا جائے تو دیو بندی ملت یاان کے حامیوں کا تلملانا ہر گز درست نہیں بلکہ انہیں سے اور حقیقت کو قبول کرناچاہئے اور کفرسے توبہ کرکے اپنے ایمان کو بچانا چاہئے۔

کافری کہا جاتا ہے، اگر کوئی یہ کہے کہ ہوسکتا ہے کہ بے ادبی کرنے والوں نے توبہ کرلی ہو تو اس کے جواب ایس موسکتا

دیوبندی وہائی گروہ کے علاوہ دوسر اگروہ خجدی وہابیوں کا ہے جو محمد بن عبد الوہاب خجدی کے پیروکار ہیں چھنہیں صرف وہائیا یا خجدی کہاجا تا ہے ان کے بارے میں جناب حسین احمد مدنی نے اپنی کتابوں الشہاب الثا قب اور نقش حیات میں اور جناب اشرف علی تھانوی نے افاضات الیومیہ اور تمام علائے دیوبندنے المہند وغیرہ میں صاف طور پر لکھاہے کہ محمد بن عبد الوہاب مجدی فاسق وظالم

موجو دہ دیوبندی وہانی خود کو عرب کے مجدی وہابیوں کاہم نواظاہر کرتے ہیں۔حالا تکہ بیران مجدی وہابیوں کو دھوکا دے رہے ہیں۔ اگر بیرواقعی ان کے ہم نواہیں اور انہیں درست جانتے ہیں تو اپنے بڑوں کی ان تحریروں کو غلط اور باطل ثابت کریں جن میں مجدی

اور کافر تھا اور اس کے پیروکاروں کو وہابیہ خبیثہ اور طا کفہ شنیعہ لکھاہے۔ (تفصیل کیلئے میری کتاب "سفید وسیاہ" ملاحظہ فرمائیں)۔

وہابیوں کے گندے عقیدے لکھ کران کوبرا کہا گیاہے۔اور تمام دیوبندی ان مجدیوں کے گندے عقیدوں سے اپنی وابنتگی اور تائیدو تصدیق کا اعلان کریں اور مجدی وہابیوں کے عقائد کے خلاف تمام دیوبندی وہابی علماء کی ان تمام تحریروں کی تائید کرنے والوں کو بھی

جاری ہے اور محبدی وہابیوں کے عقائد کے خلاف عقیدہ وعمل بھی ہے۔ یہ تو محبدی وہابیوں سے پیسے بٹورنے کیلئے منافقانہ چال اور چاپلوس ہے اور کھلے لفظوں میں مذہب فروشی ہے۔جولوگ علماء

غلط قرار دیں۔ تاکہ سچی ہم نوائی ثابت ہو۔ یہ کیسی ہم نوائی ہے کہ مجدی وہابیوں کے خلاف اپنے بڑوں کی تحریروں کی اشاعت بھی

میہ تو جدی وہابیوں سے پیے بورے سے ساتھانہ چاں اور چاہیو ی ہے اور سے مسلوں میں مدہب سرو ی ہے۔ بو تو ت مع کہلا کر چند سِکُوں کے عوض عقائد و نظریات کی سودے بازی کر لیتے ہیں وہ سادہ لوح عوام کو کس کس طرح نہیں بہکاتے ہوں گے۔

اس تفصیل سے قار نمین نے اچھی طرح جان لیاہو گا کہ فاسق فی العقیدہ معلن اور غیر معلن کی پیچان کیسے ہو گی اور یہ بھی جان لیا ہو گا کہ سچامسلمان کون ہے۔وہ تمام دیوبندی وہابی اور محبدی وہابی جو اپنے بڑوں کی کفریہ عبارات کو درست مانتے ہیں اور ان عبارات

کے کہنے اور ماننے والوں کو مسلمان جانتے ہیں، شریعت کے واضح احکام کے مطابق ان لوگوں کی اپنی نماز قائم نہیں ہوتی تو ان کی

افتذاء میں کسی مسلمان کی نماز کیسے ادا ہوسکتی ہے۔ دیوبندی وہائی علاء کا بھی ہیہ کہنا ہے کہ "مقتدی اور امام کے عقائد و مذہب میں اس حد تک فرق ہو کہ بات کفروشر ک تک پہنچے تو نماز ادا ہونا کجانماز قائم بھی نہیں ہوتی"۔ (احسن الفتادیٰ ازمفتی رشید احمد لدھیانوی)

"مسائل امامت" کے نام سے دارالعلوم دیوبند کے مفتوں کی مصدقہ کتاب میں محمد رفعت قاسمی صاحب نے مودودی صاحب

کے پیروکار (جماعتِ اسلامی کے لوگوں) شیعہ، اہل حدیث اور منکرین حدیث اور غیر مقلدین کے پیچھے نماز ادا کرنے سے منع کیاہے۔اور حنفی کو ایسے شافعی و حنبلی کی اقتداء سے بھی منع کیاہے جو حنفی مذہب کے مطابق رعایت نہ کرہے۔اور یہ بھی لکھاہے

کہ جس مخض کے کفریہ عقائد کا بعد میں پتا چلے ، اس مخض کے کفر کاغالب گمان جب ہوجائے تواس کے پیچھے ادا کی ہوئی نمازوں کو دہر اتا فرض ہے''۔ (ص۱۰۱۰۸۳) محمد رفعت قاسمی صاحب نے امام اہل سنت اعلیٰ حضرت مولانا شاہ احمد رضاخاں بریلوی رضی اللہ تعالیٰ عنہ ﷺ واعلیٰ عضو صیح العقیدہ تی "بریلویوں" کے پیچھے بھی نماز کو درست لکھاہے اس سلسلے میں صرف بیہ عرض ہے کہ محمد رفعت قاسمی صاحب تو

نہیں معلوم کس درجے میں ہیں، دیوبندی وہابی علاء کے تو «حکیم الامت" اشر ف علی تھانوی صاحب نے بھی بریلویوں کے پیچھے نماز کو درست فرمایا ہے۔ (افاضات یومیر)

البتہ ہم اہل سنت و جماعت ستی' جنہیں کچھ لوگ بریلوی بھی کہتے ہیں۔جوان دیوبندیوں وہابیوں کے پیچھے نماز ادا کرنے کو

منع کرتے ہیں،اس کی اصل وجہ بیہ خادم اہل سنت تفصیل سے بیان کر چکاہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بے ادب پاہے ادب کی حمایت و تائید کرنے والے کی افتداء کسی طرح درست نہیں۔ قارئین لینی قلبی طمانینت اور اپنے یقین کی

چنتگی کیلئے ایک حدیث شریف ملاحظه فرمائیں۔

ترجمہ: ایک مخص ایک قوم کا امام تھا تو اس نے قبلہ کی سمت تھوکا اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دیکھ لیا تو فرمایا (یہ مخض اس نمازے) فارغ ہونے کے بعد آئندہ (امام بن کر) تنہیں نماز نہ پڑھائے، پس اس (وقت) کے بعد جب اس محض نے

اس قوم کو (اپنی امامت میں) نماز پڑھانا چاہی تو قوم نے اس کو (امام بننے سے) روک دیااور رسول الله صلی الله تعالی علیه وسلم کے ارشاد (کہ اس کو امام نہ بنانا) کی خبر دی تو اس محض نے رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے اس (ارشاد) کا ذکر کیا (کہ کیا آپ نے واقعی

لو گوں کومیرے پیچھے نماز اداکرنے سے روکاہے؟) تو (رسول الله صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے) فرمایا، ہال (میں نے روکاہے)۔ حدیث کے راوی حضرت سائب بن خلاور ضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں کہ مجھے گمان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے

اس محض سے رہے بھی فرمایا بیٹک تم نے (قبلہ کی سمت تھوک کر) اللہ اور اس کے رسول کو اذیت دی ہے۔

اس حدیث شریف سے چند باتیں واضح طور پر ثابت ہوتی ہیں:۔

نماز والے امام صاحب بلاشبہ صحابی رسول تنے اور بیہ طے ہے کہ صحابی کا درجہ ہر غیر صحابی سے افضل ہے، یہاں تک کہ

کوئی غوث، قطب وغیرہ بھی صحابی کے برابر نہیں ہو سکتا۔ صحابی رسول نے قبلہ کی سمت نا دانستہ تھوکا، یا ان کو بیہ معلوم نہیں تھا کہ بیت اللہ شریف کی سمت میں تھو کنا

بیت الله شریف کی بے ادبی ہے۔

 قبله کی سمت میں تھو کئے ہے اس امام کا مقصد ہر گز ہر گز ، اللہ تعالی یار سول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کو اذبیت پہنچانا نہیں تھا۔ قبلہ کے سمت کی ہے ادبی بھی ایسی ہے ادبی ہے جو امامت صغری کا اہل بھی نہیں رہنے دیتی۔

صرف قبلہ کی ست کا احترام نہ کرنا بھی اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی اذبیت کا باعث ہے۔

قار ئین اندازہ کرلیں گے جب صحابی رسول جیسی مقدس ہستی ہے نا دانستہ طور پر کعبے کی سمت بے ادبی ہو کی اور وہ اماست نااہل قرار دے دیئے گئے، توجولوگ کعبۃ اللہ کے بھی کعبہ اور ایمان کی جان، حضور نبی کریم سلیاللہ تعالی ملیہ وسلم کی دیدہ و دانستہ ہے اوبی کریں اور بے ادبی کو بھی ہے ادبی نہ مان کرہٹ د ھر می کریں، وہ خواہ کتنے بڑے عالم و فاضل وغیر ہ کہلاتے ہوں، وہ بلاشیہ یقیناً قطعاً

امامت کے لا کُق نہیں ہوسکتے، کیونکہ وہ لوگ بلاشبہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی سخت اذبیت کا باعث ہیں۔

(اللهم احفظنا منهم) خلاصه کلام بیہ که فسق (نا فرمانی) اگر اعتقادی ہو اور فاسق (نا فرمان) کھلے عام، اعلانیہ اینے ایسے عقیدول پر قائم ہوجو کہ

کفروشرک کی حد کو پہنچے ہوئے ہوں،ان کے بارے میں فقہائے اسلام کا ارشادیہ ہے کہ کوئی مختص اگر ضروریاتِ دین کا منکر نہ ہو

کیکن اسلام کے کسی قطعی اصول، تھم اور قاعدے ضابطے کا بھی منگریا مخالف ہو تووہ ہخص کا فرہے اور اس کے پیچھے نماز باطل ہے، ہر گز ہر گز ایسا مخص امامت کے لائق نہیں۔ متکلمین علائے دین ایسے مخص کی تکفیر ( کافر قرار دینے) میں احتیاط برتے ہیں،

گرایسے مخص کی امامت کے بارے میں ان کا فیصلہ بھی یہی ہے کہ نماز فاسد ہو گی یعنی ایسے محض کی تکفیر میں جو احتیاط پیش نظر ہے وہی احتیاط ایسے مخص کوامام بنانے میں بھی پیش نظر ہوگی اور اسی احتیاط کا نقاضاہے کہ ایسے مخص کوامام نہ بنایا جائے۔

فان الصلوة اذا صحت من وجوه وفسدت من وجه حكم بفسادها

اور وہ مختص جس کا فسق اعتقادی، کفر و شرک کی حد کونہ پہنچا ہو، وہ فاسق غیر معلن اعتقادی ہے اس کے پیچھے نماز ادا کرنا

مکر وہِ تحریمی ہے اور جولوگ اس محض کی افتداء کرتے ہوں ان سب کو نماز کا اعادہ (دہر انا) واجب (ضروری) ہے، کیونکہ واجب اور

تحریم ایک ہی مرتبہ میں ہیں یعنی جن شر ائط کے ساتھ کسی کام کا واجب ہونا ثابت ہو تاہے انہیں شر ائط کی بنیاد پر کسی کام کی تحریم

(حرام ہونا) ثابت ہوتی ہے۔ قار ئین کرام گزشتہ صفحات میں امام اور مقتدی کی نماز وابستہ ہونے کی شر ائط میں ملاحظہ کر چکے ہیں کہ

پہلی شرط"اسلام" ہے۔ اگر امام اپنے عقیدہ و نظریات کے لحاظ سے مسلمان ہی نہیں تو اس کی امامت کا تصور ہی باطل ہے، جب امام کی اپنی نماز صحیح اور قائم نہیں ہوگی تو نمازافتداء کی شرط بھی قائم نہیں ہوگی اور افتداء کی بیر شرط ہے کہ امام کی اپنی نماز سیح ہو

ورند مقتدی کی نماز اس امام سے وابستہ کرنے کا تصور بھی نہیں کیا جائے گا۔

اس معاملے میں قار ئین کیلئے یہ وضاحت ضروری ہے کہ کسی مخص کے اعتقادی فسق (کفریہ عقائد) پریقینی اطلاع ضروری ہے۔ عام مسلمانوں میں اس مخص کے عقائد کی شہرت اس بات کے یقین کیلئے کافی ہے اور عام مسلمان اس مخص کی شہرت کے مطابق

احتیاط برتیں۔اور اہل علم کو حتی الوسع شخفیق کرناضر وری ہے اور شخفیق کے بعد اعلان بھی ضروری ہے تا کہ عام مسلمان اپنی نمازوں

کا تحفظ کر سکیس۔ واضح رہے کہ اگر کوئی محخص ضروریاتِ دین اور قطعیات کا منکر و مخالف ہو، تو ضروریاتِ دین میں تاویل وغیرہ

ہر گز ہر گز قابلِ قبول نہیں۔ چنانچہ افاضات یومیہ ،ج2ص ۲۰ پر جناب اشرف علی تھانوی فرماتے ہیں کہ "ضروریات دین میں

تاویل دافع کفر نہیں "۔اس معالمے میں مصلحت کا دعویٰ و بہانہ بھی باطل ہے۔علائے دین کا فرض ہے کہ وہ مسلم عوام کے عقائد و

نظریات کی حفاظت کیلئے حق بات لوگوں تک پہنچائیں اور مسلم عوام پرلازم ہے کہ وہ سیجے العقیدہ علائے حق علائے دین سے حقائق

اعتقادی فاست کے احکام کی اس تفصیل کے بعد عملی فاست کے احکام سوال نمبر 8 کے جواب میں ملاحظہ فرمائیں۔

دریافت کریں اور علائے حق انہیں جو حقائق بتائیں، عوام ان حقائق کو دل وجان سے تسلیم کریں۔

(سوال نمبر) حدیث شریف میں ہے کہ "صلواخلف کل بروفاجر" اس کی حقیقت کیاہے؟

گناہوں کامر تکب ہو تاہے؟ یہ بھی دیکھا جائے گا کہ وہ کھلے عام گناہ کر تاہے، یا حجیپ حجیپ کرنا فرمانی کامر تکب ہو تاہے۔اس کی

شهرت کا احوال بھی پیش نظر رکھا جائے اور ضرورت پر شخفیق و تفتیش بھی کی جائے، کیونکہ عملی فسق میں معلن (اعلانیہ) اور

ر سول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ نے کا تنات کی ابتداء سے انتہاء تک کے احوال کا علم عطا فرمایا تھا اور اللہ تعالیٰ کے

عطا کئے ہوئے علم سے رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بیہ جانتے تھے کہ ان کی اُمت کے اکابر واصاغر (بادشاہ وعوام) کیسے ہوں گے۔

اسلامی تاریخ کامطالعہ کرنے والا ہر محض بہ جانتاہے کہ خلفائے اسلام ، ملت اسلامیہ کی قیادت صرف سیاسی معاملات ہی میں نہیں

کرتے تھے بلکہ نمازوں کی امامت بھی وہی کرتے تھے۔خلافت علیٰ منہاج النبوۃ (نبی کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے طریقے اور بتائے ہوئے

رائے کے مطابق نیابت و خلافت) کی مدت رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے دنیا سے پر دہ فرمانے کے بعد تیس برس تھی،

جو بالترتيب حضرت سيّد ناا بو بكر صديق، حضرت سيّد ناعمر فاروق، حضرت سيّد ناعثان غنى، حضرت سيّد ناعلى مر تضلى اور حضرت سيّد نا

امام حسن مجتبی رضی اللہ تعالی عنہم کے زمانہ ہائے خلافت میں پوری ہو گئی۔ اس کے بعد ملوکیت (پادشاہت) شروع ہو گئ اور

حضرت امیر معاویدرض الله تعالی عند پہلے ملک (پاوشاہ) ہوئے۔امامت کبری (بڑی امامت) کیلئے اہلیت کی جوشر ائط قر آن وسنت کے

واضح احکام میں ہیں، سلطنت ِ اسلامیہ میں کیے بعد دیگر افتذار سنجالنے والے سب ملوک (پادشاہان) میں وہ نہیں پائی جاتی تھی۔

ر سول کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم جانتے تھے کہ ایسے امر اءاور حکام بھی ہوں گے ،جو اللہ کے نز دیک پسندیدہ نہیں ہوں گے اور لو گوں پر

جو حمہیں ان باتوں کا تھم دیں گے جن میں تم بھلائی نہیں دیکھو گے اور وہ کچھ کرینگے جس کو تم براجانو گے "۔ایک حدیث شریف میں

فرمایا کہ" میرے بعد وہ لوگ تم پر امیر ہوں گے جو نمازوں کو ان کے وقت سے مؤخر کریں گے بعنی اپنی طبیعت اور تھم کے مطابق

نماز کے او قات چاہیں گے "۔رسول کریم سلی اللہ تعالیٰ ملیہ وسلم جانتے تھے کہ صالح اور شریف لوگ 'ایسے حکام کی افتذاء کو اپنے دل سے

ہر گزیپند نہیں کریں گے اور انکار کی صورت میں حکام کے ظلم وستم کانشانہ بنیں گے اور ایسے امر اءسے اختلاف ضرور فتنہ وفساد اور

چنانچہ حدیث شریف میں ہے کہ رسول کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، ''عنقریب میرے بعد ایسے تھم کرنے والے ہوں گے

ظلم و جبر کرکے انہیں ناخوش رتھیں گے اور لوگوں کی مرضی کے بغیران پرمسلط رہیں گے۔

غیر معلن کامعامله اعتقادی فاسق کی طرح سنگین اور شدید نہیں۔

اس حدیث شریف "صلوا خلف کل بر وفاجر" کا ترجمہ بیہ ہے کہ "ہر نیک وبد کے پیچیے نماز ادا کرلو"۔ محدثین علائے دین

جو تحض عملی فاسق ہو،اس کے بارے میں بیہ دیکھا جائے گا کہ وہ تحف کبیرہ (بڑے) گناہوں کا ارتکاب کرتاہے یاصغیرہ (چھوٹے)

فرماتے ہیں کہ اس حدیث میں عملی فاسق کے بارے میں فرمایا گیاہے، کیونکہ اعتقادی فاسق کے پیچھے نماز اداکرنے کی مخجائش ہی نہیں۔

تو نہیں اور تم اسے امام بنانا پسند بھی نہیں کرتے اور بآسانی اس کو امامت سے الگ بھی نہیں کرسکتے توالی صورت میں یہی فیصلہ ہے کہ عملی فاسق کے پیچھے نماز اداکرنے کا جریایا جائے تو مجبوراً نماز اداکر لی جائے۔اور امام فاسق معلن عملی ہو تو اپنی نماز کو ضرور دہر الے کیونکہ فاسق معلن کے پیچھے نماز کی ادائی مکروہِ تحر یمی ہے جس کا اعادہ (دہرانا) واجب ہے اور اگر امام فاسق غیر معلن عملی ہو تواس کے پیچیے نماز کی ادائی مکروہِ تنزیبی ہے جس کا اعادہ (دہرانا) ضروری نہیں اور جن صور توں میں تحریمی کراہت کا تھم ہے ان میں نیک وبدسب کو نماز دہر انی ضروری ہو گی۔ برصغیریاک و ہند میں اور ان علاقوں کے باشدے جو دنیا بھر کے علاقوں میں رہتے ہیں، مساجد کے ایک نظام کے خوگر ہیں۔ اب اماموں کا تقرر' مسجدوں کی کمیٹیاں کرتی ہیں۔ سمیٹی کے ارکان کومسجد کا امام مقرر کرتے ہوئے شریعت وسنت کے احکام کا خیال ر کھنا چاہئے اور اس مخص کو امام مقرر کرنا چاہئے جو ایمان وعقائد اور تقویٰ وعمل میں صحیح ہو۔ اور ان لو گوں کو ہر گز امام نہیں بنانا چاہئے جن کی اپنی نماز قائم نہیں ہوتی، تا کہ وہ مسلمان جومسجد انتظامیہ پر بھروسا کرتے ہوئے ان کے مقرر کئے ہوئے امام کے پیچھے نماز ادا کرنے آتے ہیں، ان کی نمازیں فاسد (خراب) نہ ہوں اور مساجد کی کمیٹیوں کے ار کان بھی گناہ گار نہ ہوں۔اور علاء ومولوی کہلانے والے ان لو گوں کو بھی امامت کی خواہش نہیں کرنی چاہئے جو عقیدہ و عمل کے لحاظ سے دُرست نہ ہوں، کیونکہ امام اپنے مقتدیوں کی نماز کا بھی ذمہ دارہے اور اس سے اس ذمہ داری کامواخذہ ہو گا۔ ہو سکتاہے کہ وہ دنیامیں کسی ضد کی وجہ سے اپنی غلطی و کو تاہی کااعتراف نه كرتامو، مراس يادر كهناچاہے كه بار كاوالى ميں اسے جواب دہ موناہے۔

اب پندر ہویں صدی ہجری میں وہ حالات نہیں جو خلافت علی منہاج النبوۃ کے بعد اسلامی سلطنت میں تھے۔ اب متعدد اسلامی ممالک ہیں اور ان سب میں مکمل اسلامی نظام بھی رائج نہیں اور سر بر اہان حکومت اب نمازوں کی خو د امامت نہیں کرتے۔

مگر فتنه كرنااس سے بہت زيادہ شديد ہے۔اس لئے رحمة اللعالمين صلى الله تعالى عليه وسلم نے اس معاملے ميں فتنه كا دروازہ بند كرنے كيلئے

ارشاد فرمایا کہ "صلواخلف کل بروفاجر" کہ ہرنیک وبد کے پیچھے نماز پڑھ لو، یعنی وہ مختص جو اپنی بدعملی کے سبب امامت کا صحیح اہل

اگر امام کو نا پسند کرنے والے افراد زیادہ ہوں، تو ان کی رائے کا احترام کرتے ہوئے امام کو امامت سے الگ ہوجانا چاہئے اوراگر کچھ لوگ بغیر کسی معقول وجہ کے نا پیند کریں تو ایسی صورت میں چند افراد کی نا پیندیدگی کی پرواہ نہیں کی جائے گی، مگریہ قانون اس امام کیلئے ہے جس کے عقائد میں کوئی خرابی نہ ہو، غلط عقیدے والا مختص ہر گزامامت کے لائق نہیں۔ چنانچہ جناب محرر فعت قاسمی دیوبندی لبنی تالیف، مسائل امامت کے ص۸۰ پر لکھتے ہیں کہ "کتبِ فقہ میں ہے کہ اگر امام میں کوئی تقص نہ ہو تو مقتدیوں کی ناراضی کا اثر نماز میں کچھ نہیں، امام کی نماز بلا کراہت درست ہے اور گناہ مقتدیوں پرہے اور اگر امام میں کچھ شرعی تقص ہواور مقتدی اس (نقص کی) وجہ سے ناخوش ہوں توامام کے اوپر مواخذہ ہے اور اس کا امام بننا مکروہ (تحریمی) ہے "۔ قاسمی صاحب ص ۱۲ اپر مزید وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ "امامت کامسکلہ بڑا اہم اور عظیم الثان ہے اسلئے امام اعلیٰ درجہ کا متقی و پر ہیز گار ، عالم ، عامل ، عاقل ، اخلاقِ حمیدہ سے متصف ، حسن قر اُت سے احچھی طرح واقف ، صحیح العقیدہ ، تندرست ووجیہ ، نمازکے مسائل کا جاننے والا اور ظاہری عیوب سے پاک ہونا چاہئے۔مسلمانوں کے امام کی حیثیت فوج کے کمانڈر سے زیادہ ہی ہے اور فوجی افسر ظاہری عیب والا یعنی اندھا، لولا، ہاتھ کٹا، کنگڑا، ایک چیٹم، بیار، اپاہیج وغیرہ نہیں ہو تاہے۔ نیزیہ بھی ضروری ہے کہ نماز پڑھنے والوں نے امام کو اپنی مرضی اور خوشی سے امامت کیلئے مقرر کیا ہو اور اس کی امامت دل و جان سے قبول کرتے ہوں "۔ مزید لکھتے ہیں کہ "فاسق کا امام بننا مکر وہ ہے۔ ہاں وہ اپنے جیسے (فاسق) کا امام ہو تو مکر وہ نہیں ہے "۔ (ص۱۲۲) "اس محض کی امامت مکروہ ہے جو فروعی مسائل میں مقتدی کے مسلک سے اختلاف رکھتا ہو، بشر طبکہ اس امر کا اندیشہ ہو کہ وہ ایسے اختلاف کی پرواہ نہ کرے گا جس سے نمازیا وضو جاتا رہتا ہے۔ لیکن اس امر میں فٹک نہ ہو۔ بایں طور کہ وہ جانتا ہو کہ اسے اختلاف کی پرواہ ہے یاب کہ اسے اس اختلاف کاعلم ہی نہیں توامامت مکروہ نہ ہوگی "۔ (ص۱۲۳) "اس مخض کا امام بننا مکروہ ہے جسے لوگ ناپسند کرتے ہوں اور اس کی کسی دینی خرابی کے باعث اس کے پیچیے نماز پڑھنے سے كتراتي بول" \_ (س١٢٣)

امامت صرف وہ لوگ کریں جو اس بات کی اہمیت کو سمجھتے ہوں کہ خو د ان کی اپنی نماز، صحیح نماز ہوتی ہے اوران کے مقتلا پول

کی نماز بھی ان کے پیچھے درست ہو گی۔وہ لوگ نماز کو خراب کرنے والی باتوں سے اجتناب کرتے ہوں اور اگر کسی ھخص کو کہیں امام

مقرر کر دیاجائے تووہ محض اپنی تقرری کو اپنی اہلیت کی دلیل نہ سمجھے بلکہ علم نہ رکھنے کی صورت میں اہل علم سے حقائق معلوم کرے

اور اپنی اصلاح کرے۔ اگر کسی امام کے مقتدی اس کی افتذاء کو نا پند کرتے ہوں اور نا پندیدگی کی وجہ شرعی اور معقول ہو،

توخواه مخواه صنداور ہث د هر می کرتے ہوئے امامت پر قابض نہیں رہنا چاہئے اور فتنہ کی راہ ہموار نہیں کرنی چاہئے۔

قاسمی صاحب کی کتاب "مسائل امامت" پر دار العلوم دیوبند کے بڑے مفتیان کرام کے تائیدی و تصدیافی کلمائے الارد وسطط بھی ہیں، لہذا دارالعلوم دیوبند کی اس مصدقہ کتاب سے بھی ہے وضاحت ہوگئی کہ باجماعت نماز میں امام اور مقتدی کاہم عقیدہ ہونا

ضر وری ہے اور اختلافِ عقائد کی صورت میں مقتذی کی نماز ،امام کی نماز سے وابستہ نہیں کی جاسکتی اور فاسق فی العمل کے احکام کی وضاحت بھی ہوگئی۔اس وضاحت کے بعد قارئین کی معلومات کیلئے ضروری سمجھتا ہوں کہ فقہائے کرام علائے اسلام کی تعلیمات کے مطابق ان افراد کی ایک مختصر فیرسیت سال درج کر دول جن کر پھھر نماز یا جماعت اداکر نامکر وہ تحریمی سرادر ایسرلوگوں کر پھھر

کے مطابق ان افراد کی ایک مختفر فہرست یہاں درج کر دوں جن کے پیچھے نماز باجماعت ادا کرنا مکر وہِ تحریکی ہے اور ایسے لوگوں کے پیچھے پڑھی جانے والی نماز کا اعادہ ضرور ک ہے۔ لے

قاسق معلن عملی جو تھلم کھلا، اعلانیہ گناو کبیرہ کر تاہو۔
 داڑھی مونڈ نے، مونڈ انے اور مسنون حدیعنی ایک مشت سے کم داڑھی والا۔
 سود لینے اور سود دینے والا (علائے دین نے بینک کی ملاز مت کو بھی سودی لین دَین میں شار کیاہے)۔

ت خوریے اور خورویے والا مرتباعے وین سے بیت کا مار سے وسی خوری میں وین میں مار سیام بھر مالک، حضرت امام احمد بن حنبل انکمہ اربعہ (حضرت امام اعظم سیّد نانعمان بن ثابت ابو حنیفہ، حضرت امام ادریس شافعی، حضرت امام محمد مالک، حضرت امام احمد بن حنبل . ض ویٹ نہ الدعندی کی تقل کا ایکار کر نے دالا دغیر مقاری

رضی اللہ تعالیٰ عنم) کی تقلید کا اٹکار کرنے والا (غیر مقلد)۔ حضرت سیّد ناعلی مرتضٰیٰ کرم اللہ وجہہ کو حضرت سیّد نا ابو بکر صدّ بیّ اور حضرت سیّد ناعمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے افضل

جاننے والا (مسیملی)۔ حضرت امیر معاویہ، حضرت ابوسفیان، حضرت عمرو بن عاص، حضرت مغیرہ بن شعبہ، حضرت ابومو کی اشعر ی، حضرت ہندہ . ضی وفیر انتہا عنمہ اکسی اور صحابی سول کی برقوں ی و براد بی کر نروالا د تقسیقی،

رضی اللہ تعالیٰ عنہم پاکسی اور صحابی کر سول کی ہے قدری و ہے ادبی کرنے والا (تقسیقی)۔ جس کی امامت سے لوگ کسی معقول اور شرعی وجہ سے ناخوش ہوں۔

میں جو باتیں مکروہ (بری اور ناگوار) ہیں،ان کا خیال کئے بغیر نماز پڑھانے والا۔ نماز میں جو باتیں مکروہ (بری اور ناگوار) ہیں،ان کا خیال کئے بغیر نماز پڑھانے والا۔

سنتِ مؤكدہ (تاكيدي سنتوں) كاچھوڑنے والا۔

نماز میں قر آن کریم کی قر اُت اس طرح کرنے والا کہ آیاتِ قر آنی میں اتناوقفہ کرے جس وقفہ میں تین مر تبہ "سبحان اللہ" س ذک ہے۔

بآسانی کہاجا سکے۔ سنت کے مطابق حدسے زیادہ قر آن کی اتنی قر اُت کرنے والا کہ نمازیوں پر گراں گزرے۔

لے یہ وضاحت ضروری ہے کہ اگر نماز اداکرتے ہوئے ارکانِ نماز میں سے کوئی فرض رہ جائے تو نماز کا دہر انافرض ہے اور ای طرح کسی واجب کام کا چھوڑ دینا یا کمروہِ تحریکی کام کرنے سے نماز دہر اناواجب ہوجا تاہے اور کسی سنت کام کے چھوڑ دینے سے نماز دہر اناسنت ہے۔ سونے یاچاندی کا کوئی زبور یاخالص ریشم پہننے والا۔ (چاندی کی ایک انگو تھی اور بغیر چین کے سونے کے بٹن سے علاوہ ا ۔

نصف کلائی سے لباس کی آسٹین او نجی رکھنے والا۔
 نج (درمیان) سرسے اپنی دستار، پگڑی کا کھلار کھنے والا یعنی بغیر ٹو بی کے دستار پہننے والا۔

گلے میں چادر، صافہ اور شال وغیرہ کا اس طرح لٹکانے اور گلے میں ڈالنے والا کہ دو طرفہ دونوں پلولٹکتے ہوں۔ شیر وانی، اچکن، جبہ و کوٹ وغیرہ کا اس طرح پہننے والا کہ آستین میں ہاتھ بازونہ ڈالے۔

شیر وانی،اچلن،جبہ و کوٹ وغیر ہ کااس طرح پہننے والا کہ آسین میں ہاتھ بازونہ ڈالے۔ ایسا کپڑ ااوڑھ کر نماز پڑھانے والا کہ ہاتھ بھی کپڑے سے باہر ظاہر نہ ہوں۔

ایسا کپڑ ااوڑھ کر نماز پڑھانے والا کہ ہاتھ بھی کپڑے سے باہر ظاہر نہ ہوں۔ منہ اور ناک ڈھکنے (چھیانے) والا۔

منہ اور ناک ڈھکنے (چھپانے) والا۔ نمازوں کو ادانہ کرنے والا (تارکِ نماز)۔

خودسے خواہ مخواہ اور ارادہ سے جماہی لینے والا (اگر جماہی خود بخود آئے توہونٹ دباکر اسے روکا جائے ایک ہاتھ منہ پر ر کھا جائے)۔ نماز میں اُنگلیاں چھنانے والا یا دونوں ہاتھوں کی انگلیاں ایک دوسرے ہاتھ کی انگلیوں میں پیوست کرنے (جکڑنے) والا اور ہاتھوں سے کنگریاں ہٹانے والا اور کمریر ہاتھ رکھنے والا۔

اورہاتھوں سے کنگریاں ہٹانے والا اور کمر پرہاتھ رکھنے والا۔ • نماز میں آسان کی طرف دیکھنے والا۔

نماز شروع کرنے سے پہلے لباس کے جوڑیا بٹن اور انگر کھے (اچکن) کا دامن نہ باندھنے والا، نماز میں باندھنے والا۔ دونوں ہاتھوں سے نماز میں کوئی ایسا کام کرنے والا جو عمل کثیر ہو یا جس سے توجہ منتشر ہوتی ہو اور جس کام کے کرنے سے کوئی دیکھنے والا یہ سمجھے کہ یہ فخص نماز میں نہیں ہے۔

کوئی دیکھنے والا بیہ سمجھے کہ بیہ سخص نماز میں نہیں ہے۔ لوگوں کی غیبت کرنے والا، منہمتیں دھرنے والا، فخش گالیاں دینے والا، بد کلامی بے ہو دہ گوئی کرنے والا۔ یا کی نایا کی کا خیال نہ رکھنے والا۔

> سینما،ر قص اور بے حیائی کے کاموں سے دلچپی رکھنے والا۔ مجوا یالاٹری کے مکٹ وغیرہ میں دلچپی رکھنے والا۔

غیر شرعی لوگوں یاغیر شرعی اُمورے حامیوں کی حمایت کرنے والا۔ والدین کا وہ نافرمان جے والدین نے عاق کر دیا ہو۔

مینشاب پاخانه یار تک (موا) کی حاجت و ضرورت روک کر نماز پڑھانے ولا۔

ہیں جب پی مصنیات اعصاء پر سجدہ نہ کرنے والا (پییثانی، دونوں ہاتھ، دونوں گھٹنے اور دونوں پنجوں کی اُٹکلیاں زمین پر اچھی طرح اپنے جسم کے سات اعصاء پر سجدہ نہ کرنے والا (پییثانی، دونوں ہاتھ، دونوں گھٹنے اور دونوں پنجوں کی اُٹکلیاں زمین پر اچھی طرح

ند لُكانے (جمانے والا))۔

كيونكه تحريمي كراجت واجب كے رُتے ميں ہے اور تنزيبي كراجت پر نماز كاو ہر انا پسنديده ہے۔ یہاں بیہ عرض بھی ضروری ہے کہ عوام میں بعض باتنیں بے وجہ موضوع بن جاتی ہیں اور تبھی تبھی شدت اختیار کرجاتی ہیں ہم سب کی بیہ کوشش ہونی چاہئے کہ بغیر شخقیق ہر کسی سے سنی ہوئی بات پر اختلاف نہ کریں جب تک کہ اہل علم سے اصل حقیقت معلوم نه کرلیں البتہ علائے حق جو بتائیں اس میں تر دو نه کریں۔ بعض لوگ نابینا هخص کی امامت کو بالکل درست نہیں جانتے۔ کچھ لوگ غیر شادی شدہ مخض کی امامت پر اعتراض کرتے ہیں، کچھ لوگ غیر سیّد کی امامت کو کم تر کہتے ہیں، کچھ لوگ اعضائے جسمانی کا تصحیح تناسب ندر کھنے والے کی امامت کونا جائز کہتے ہیں۔ نابینا مخض کی امامت کو مکروہِ تنزیبی بتایا گیاہے، اس وقت جبکہ مقتذیوں میں اس نابیناسے بہتر مخض موجود ہواگرایک مخض باقی تمام لحاظے بہترہے مگر بینائی سے محروم ہے اور صفائی ستھر ائی کا خیال رکھنے والاہے ، توالی صورت میں اس نابینا ہخص کی امامت میں کوئی کراہت نہیں۔اصحاب نبوی رضی اللہ عنہم میں حضرت عبد اللہ ابن ام مکتوم رضی اللہ تعالیٰ عنہ ظاہری بصارت نہیں رکھتے تھے گروہ بھی امامت کرتے تھے، کچھ اور نابیناصحابہ کی بھی روایات کتابوں میں ہیں۔ (شایدیہاں کسی کوشبہ ہو کہ صحابی تواس شخص کو کہاجا تاہے جس نے ایمان کے ساتھ دنیا کی زندگی میں رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی زیارت کی ہو، للبذ انابینا مختص کیسے صحابی ہو گیا؟اس کے جو اب میں عرض ہے کہ لفظ "صحابی" صحبت ہے۔جس مخض کوایمان کے ساتھ دنیا کی زندگی میں رسول کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ملا قات وصحبت کی سعادت حاصل ہوئی اسے صحابیت کا اعزاز وامتیاز حاصل ہو گیا)۔ ایسانا بینا تھخص جو صفائی اور پاکیز گی کا خیال نہ رکھے اس کی امامت

درست نہیں۔

یہاں بیہ وضاحت بھی ضروری ہے کہ بعض باتوں سے صرف حنزیبی کراہت ہوتی ہے، ان میں مقتدیوں کو نماڑ کا اٹھادہ ضر ورسی

البتہ جو مخص فتویٰ کے ساتھ ساتھ تقویٰ کا اعلیٰ درجہ خیال رکھے ،وہ ہر کراہت سے بیچنے کی کوشش کر تاہے۔اوراگر اس سے معمولی

ى كراهت كاار تكاب بهى بوجائة ووه لينى تماز وبراليتا بدايه اولين مي بكه "و تعاد على وجد غير مكروه وهو

الحكم في كل صلوة اديت مع الكراهه" (اور نماز وبرائي جائے غير كروه طريقے پر، اور يہي تھم براس نمازكا ہے

*جو تنزیکی کراہتے ادا کی جائے*) "والتفصیل بین کون تلك الكراهة تحریم فستجب الاعادة او تنزیهه

فتستحب فان كراهة التحريم في رتبة الواجب" (فق القدير، ا/٢٩٦) اوراگر تحريكي كرابت بوتو تماز كادبر اتاواجب

امات کیلئے شادی شدہ ہونا بھی شرط نہیں ہے۔عوام میں بعض کاجو یہ خیال ہے کہ غیر شادی شدہ مخص امامت کرنے یا تکان پڑھانے کا اہل نہیں یہ غلط ہے، شریعت و سنت کے احکام میں امامت کیلئے شادی شدہ ہونا ہر گز ضروری شرط نہیں ہے۔البتہ اگر کوئی مختص یاک بازنہ ہو، تواہے لو گوں کو اعتراض کا موقع نہیں دینا چاہئے، گروہ شادی نہیں کر تا اور لوگ اس کے بارے میں مطمئن نہ ہوں تواس شخص کو ایسی جگہ امامت پر اصرار نہیں کرنا چاہئے۔جو شخص عمر کے لحاظ سے جوان ہو مگر پاک باز ہو اور ذہن بھی پراگندہ خیالات میں اُلجھانہ رہتا ہو، اس کی امامت میں ہر گز کوئی کراہت نہیں' نہ ہی اس کے نکاح خواں ہونے میں کوئی قباحت ہے۔ سن مخض کا صحیح النسب سیّد (اولا دِرسول) ہو ناسعادت کی بات ہے اور نسبتِ رسول علیٰ صاحبہاالصلاۃ والسلام کے سبب سے اس مخض کی تعظیم و تکریم بہت اچھی بات ہے، لیکن سادات کے ناناجان سلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم ہی کی شریعت و سنت کے احکام کے مطابق امامت کیلئے صرف سیّد ہونا کافی نہیں، البتہ مقتدیوں میں کوئی سید ہو اور علم وعمل کے اختیار سے افضل یعنی عالم اور متقی ہو تواس کی امامت زیادہ بابر کت ہو گی۔ یہاں یہ وضاحت بھی ضروری ہے کہ مسجد انتظامیہ نے جس شخص کومسجد میں امام مقرر کیا ہو، اس مسجد میں وہی امام نماز کی امامت کرے، البتہ وہ امام کسی وقت ہے دیکھے کہ کوئی ایسا مخص تبھی مسجد میں آیا ہو، جو دِینی وشرعی حیثیت سے متاز ہو، اور متعین امام اس مخص کے علم و فضل سے آگاہ ہو تو امام خو د اس مخص کو امامت کیلئے پیش کش کرے تو اس مخص کو وہاں امامت کرنی چاہئے، متعین امام کی اجازت واطلاع کے بغیر کوئی مخص اس کی جگہ امامت نہ کرے۔ امام کا (جسمانی لحاظ سے بھی) تن درست، وجیہ ہو نااور اس کے اعضاء کامتناسب ہونا، یہ ان خوبیوں میں سے ہے، جن پر کسی مخض کا امامت کیلئے اختاب کیاجا تاہے۔جسمانی اعضاء کاغیر متناسب ہونااس قدر ہو کہ ہر کوئی صاف محسوس کرے بلکہ کچھ لوگ کراہت کریں، توایسے مخص کی امامت بہتر نہیں بلکہ بعض صورتوں میں بالکل درست نہیں۔ ایسا مخص جس کا جسمانی عذر اس قدر نمایاں ہو مثلاً رکوع کی حالت تک جھی ہوئی کمر، لنگڑا کہ پوری ٹانگ کٹی ہوئی ہو، ایک پیریا دونوں صحیح حالت میں نہ ہوں یا کئے ہوئے ہوں، لنجا (ہتھ کٹا) ایک بازو کہنی تک کٹاہوا، یہ ایس حالتیں ہیں جنہیں ہر کوئی واضح طور پر محسوس کر سکتاہے، ایسے لو گوں کے بارے میں کر اہت کا احساس ضرور ہو تاہے اور بیہ شبہ رہتاہے کہ ایسے لوگ نماز کے ارکان پوری طرح ادانہیں کرسکتے اور صفائی اور پاکیزگی بھی یوری طرح نہیں رکھ سکتے ،اس لئے علائے دین کی تعلیم یہی ہے کہ ایسے لوگوں کو امام نہ بنایا جائے اور بالخصوص ایسے موقع پر جبکہ ان سے بہتر اور صحیح وسالم لوگ موجود ہوں تواہیے معذور مخض کی امامت ہر گز درست نہیں ہو گی۔وہ لوگ جن میں کوئی جسمانی نقص ایسا پایا جائے کہ وہ معمولی ہو، مثلاً ایک چشم (کانا)، ہاتھ کی اٹلیوں میں سے کوئی آدھی انگلی کٹی ہوئی یامڑی ہوئی ہو، بہرا، یویلا (منہ میں دانت کم ہوں یابالکل نہ ہوں)، کن کٹا (کان کا کچھ حصہ کٹا یامڑ اہواہو)، ایسے افراد کی امامت میں کوئی کراہت نہیں۔ ای طرح کسی شدید اور مستقل مرض کہ جس ہے لوگ کراہت کریں، اس مرض کے مریض کو بھی امامت نہیں کرنی چاہئے۔

پیش آجائے تووہ فخص امامت کر سکے۔

اگر کوئی امام کسی وقت بیاری کے سبب بیٹھ کر نماز پڑھائے تو اسکے پیچیے کھڑے ہو کر نماز ادا کرنے والوں کی نماز میں کوئی کر اہت جیس۔

ایسامریض کہ اس کے مرض میں اتنی مدت بھی پاک وصاف رہنانہ پایا جائے جتنی دیر میں چار رکعت نماز بآسانی ادا کی جاتی ہے،

اسے بھی امام نہیں بنتا چاہئے۔مستقل معذور محض اپنے ہی جیسے دوسرے معذور محض کا امام ہوسکتا ہے مگر تندرست لو گوں کا امام

ا المام کے بالکل پیچیے وہ مخض کھڑا ہو جو دینی مسائل کا خوب جاننے والا ہو، تاکہ مجھی کسی وجہ سے امام کی نماز ٹوٹ جائے امام کو کوئی اور عذر

کیلئے (مجد کی طرف) چلااور امام کے ساتھ (باجماعت) نماز اداکی اس کے گناہ بخش دیئے جائیں گے "۔ (نسائی وابن خزیمہ) ا یک اور حدیث شریف میں رسول کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ '' اگر جماعت کے ساتھ نماز ادا کرنے سے رہ جانے والا یہ جانتاہے کہ جماعت کے ساتھ نماز اواکرنے کو جانے کیلئے کیا اجرہے تو گھسٹنا ہوا آتا"۔ (طبرانی) ا یک حدیث شریف میں رسول کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ "جس نے اذان سنی اور اسے مسجد آنے میں کوئی عذر نہیں اس کی وہ نماز مقبول نہیں۔ صحابہ کرام نے عرض کی کیاعذر ہو؟رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خوف یامرض"۔ (ابوداؤد، ابن ماجه، ابن حبان) جماعت کے ساتھ نماز کی ادائی کیلئے متعدد احادیث ہیں۔ مذکورہ ارشادات سے بیہ واضح ہوجاتا ہے کہ خوف اور مرض کے سوا باجهاعت نماز اداکرنے سے اگر کوئی اور عذر مانع ہو تو وہ عذر بھی قابلِ قبول نہیں اور تنہا نماز اداکرناغیر مقبول ہے۔خوف سے مر اد کیاہے؟اور مرض سے مراد کیاہے؟اس کی تفصیل میں علائے دین فرماتے ہیں کہ جان کے نقصان کا یقینی خوف ہواور ایسامر ض ہو جس کی شدت و تکلیف کے سبب مسجد میں نہ آسکتا ہو۔ جان کے ضائع ہونے کا یقینی خوف ہوناکئی ہتم کے لوگوں کو ہوسکتا ہے مثلاً ایسانا بینا مخص جو اپنی رہائش گاہ سے مسجد تک لا تھی وغیرہ کے سہارے بھی بآسانی نہ آسکتا ہو۔ کیونکہ راستہ کے درست ہونے کا اسے علم نہیں، یاراستہ ویران اور اس میں در ندے وغیرہ ہوں۔ایسا مخض جس کو بیہ یقین ہو کہ اس کا کوئی دهمن اسے مار دے گا

اوران سے خود کو تنہا نہیں بچاسکے گاوعلیٰ ہٰذاالقیاس۔ یہ بات سب جانتے ہیں کہ شدید مرض میں رُخصت ہے۔ ایسامرض جس سے

الی تکلیف ہو کہ چلنا پھر نامشکل ہو جائے یاابیامر ض جس ہے دوسرے کراہت کریں اس کیلئے رعایت ہے، مگر معمولی مرض وغیرہ

میں بیررعایت نہیں۔

(سوال نمب ۵) مناز کی ادائی میں جماعت کی بہت اہمیت ہے، کچھ فقہاء اس کو لازمی اور فرض کہتے ہیں اور آپھ فقہا یواہر

سنت موكده، ايسے مقام پر جہال امام، امامت كا الل نه جو اور وہال مد جر بھى پايا جائے كه امام كى افتراءنه كرنے والا مملكت كا باغى يا

بلاشبه نماز باجماعت اداكرنا ہر مسلمان تندرست مر دكيلئے سنت موكدہ قريب الواجب ہے اور تنها نماز اداكرنے سے ستاكيس درج

افضل ہے۔ حدیث شریف میں ہے کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ''جس نے اچھی طرح وضو کیا اور پھر فرض نماز

د حمن تصور کیاجائے یاوہاں نماز کا اعادہ (دہرانا) بھی مشکل ہو،وہاں شرعی تھم کیاہے؟

اقتداء باطل ہے، کیونکہ جو مخص اپنے باطل عقائد و نظریات کے سبب سے امامت کا اہل ہی نہیں اس کے عقائد و نظریات کا علم ہوتے ہوئے اس کی افتداء کا ارادہ و نیت ہر گز جائز اور صحیح نہیں۔ ایسے مخص کو جانتے بوجھتے ہوئے امام مان لینے کا واضح مطلب و مفہوم یہی ہوگا کہ اس کے فسق و کفر کے باوجود اسے مسلمان مانا گیا اور ایسا کرنا صریح غلطی ہے۔ قار نمین گزشتہ صفحات میں یہ ملاحظہ کریکے ہیں کہ علاء کا یہ کہناہے کہ کا فر کو مسلمان مانناخو د کا فر ہوناہے۔ اگر کوئی مخص ایسے علاقے میں ہے جہاں ایک ہی معجدہے اور وہاں کے امام کی شہرت یہی ہے کہ اس کے عقائد و نظریات درست نہیں تو وہ محض اپنے ایمان کے تحفظ کیلئے اس امام کے چیچے ہر گزنماز ادانہ کرے، کیونکہ جماعت کے ثواب سے محروم ہونا، ایمان کے ضائع ہونے سے زیادہ نہیں ہوسکتا۔ اور اگر اس علاقے میں ایک سے زیادہ مساجد ہوں اور سب مساجد کے ائمہ (اماموں) کے بارے میں ولیی ہی شہرت ہو تو احتیاط کا تقاضا یہی ہے کہ ان کیساتھ باجماعت نماز ادانہ کرے بلکہ اپنے ہم عقیدہ افراد کے ساتھ باجماعت نماز ادا کرلے اور اگر باجماعت نماز ادا کرنے کیلئے ہم عقیدہ افراد نہ ہوں تو تنہا نماز ادا کرلے۔ اس خادم اہلسنّت کے علم ومشاہدہ کے مطابق ایسا جر کہیں نہیں پایاجا تا کہ وہاں کی مسجد کے امام کی افتداءنہ کرناکسی کو مملکت کا باغی یا د همن تھبر ائے،البتہ یہ ممکن ہے کہ بعض مقامات پر مسجد کے متعین امام کی امامت میں نماز کے بعد لو گوں کو ہاجماعت نماز اداکر نے کی اجازت نہ ہو اور الگ با جماعت نماز ادا کرنے والوں کو مسجد کی انتظامیہ یا مقررہ امام اپنا دشمن یا مخالف سمجھے۔ جہاں ایسی سختی اور تشد دیایا جائے وہاں اگر الگ الگ ہو کر با جماعت نماز ادا کرنا یا فوراً اپنی نماز کا اعادہ (دہر انا) سخت جھڑے اور فتنہ کا سبب بن جائے وہاں فتنہ و فساد سے بیجنے کیلئے احتیاط کرنی چاہئے کیونکہ قرآن کریم میں فتنہ کو قتل سے بھی زیادہ شدید فرمایا گیا ہے۔ ایسی جگہ پر احتیاط کی صورت بیہ ہوگی کہ اگر امام فاسق معلن فی العقیدہ ہو تو اس کی افتداء ہر گزنہ کی جائے اور تنہا اپنی نماز ادا کی جائے اور اگر بالفرض ایساکرنا بھی مشکل ہو اور متعین امام کی اقتداء پر سخت مجبور کر دیا جائے اور اس علاقہ میں ایک ہی مسجد ہو تو اپنی نماز کا اعادہ اپنی رہائش گاہ پر جاکر کرلے۔ الیم جگہ پر ایک ہی مسجد ہونے کے باعث جمعہ کی فرضیت واہمیت کے سبب جمعہ کی نماز میں

سوال میں امام کے نااہل ہونے کی وجہ کاذکر نہیں مگر مطلب ومفہوم کے مطابق غالباً یہی پوچھا گیاہے کہ اسلامی احکام سے سطابات

اس کے جواب میں عرض ہے کہ ہر مسلمان کیلئے جان سے زیادہ اہمیت ایمان کی ہے، یہاں تک کہ ایمان کے تحفظ کیلئے جان بھی

قربان کر دی جاتی ہے۔ جس طرح جان کے ضالَع ہونے کا یقینی خوف اس بات کی رُخصت ورعایت دیتاہے کہ نماز تنہاا داکر لی جائے

اور مسجد تک نہ جائے اس طرح اس محنص کیلئے بھی رخصت ورعایت ہے جس کو یہ یقینی علم ہو کہ قریب ترین مسجد میں مقرر امام کی

اگرامام میں امامت کی اہلیت نہ پائی جائے یعنی وہ فاسق ہو تو وہاں کیا کیا جائے؟

فاسق کی افتداء مجبوراً کرنے پر گناہ گارنہ ہو گا اور اگر ایک سے زائد جگہ پر جمعہ ہوتا ہو تو پھر فاسق کی افتداء نہیں کی جائے گی اور

کے سواکوئی اور امام نہ ہویعنی جبکہ صرف ایک مسجد میں جمعہ ہوتا ہو اور اگر ایک سے زیادہ مساجد میں جمعہ ہوتا ہو تو ادھر جانا ہو گا کیونکہ فاسق کی امامت کراہت سے خالی نہیں یہی مفتی ہہ قول ہے اور محیط میں ہے کہ اگر فاسق کے پیچھے نماز پڑھی جائے یابدعتی کے جس کی بدعت کفر کی حد کونہ پہنچی ہو تو جماعت کا ثواب مل جائے گالیکن اس ثواب کونہ پائے گاجو متقی مختص کے پیچھے نماز ادا کرنے کا اسلامی ممالک میں سعودی عرب کی حرمین شریفین کے سبب عزت واہمیت روزِ روشن کی طرح عیاں ہے۔ ہر مسلمان مسجد نبوی شریف کی عظمت و مرتبت بھی بخوبی جانتا ہے۔ مدینہ منورہ کی آبادی میں ایک تہائی سے زیادہ شیعہ بتائے جاتے ہیں۔ اللِ تشیع کے عقائد و نظریات کا باطل ہونا کوئی ڈھکی چھی بات نہیں گرمیر اپ ذاتی مشاہدہ ہے اور متعدد مرتبہ کا ہے کہ مدینہ منورہ کے بہت سے شیعہ اذان کے بعد مسجد سے باہر آ جاتے ہیں اور مسجد نبوی کے مقررہ اماموں کی افتداء میں باجماعت نماز ادانہیں کرتے۔ مدینہ منورہ کے اہل تشیع کا بیہ معمول وہاں کی انتظامیہ سے پوشیرہ نہیں مگر انتظامیہ کی طرف سے ان اہل تشیع پر کوئی جبر و تشد د نہیں کہ انہیں مقررہ اماموں کی افتذاء کے سواکوئی چارہ نہ ہو۔ اس تذکرے کا مقصدیہ ہے کہ جب اہل باطل اپنے عقیدہ و مذہب کے اختلاف پریہ جر اُت رکھتے ہیں تو اہل حق کو اپنے عقائد و نظریات کے معاملے میں کس قدر بے باک اور جر اُت مند ہونا چاہئے اور جب مسجد نبوی علی صاحبهاالصلاة والسلام کی انتظامیه ان اہل باطل پر جرنہیں کرتی توکسی اور مسجد کی انتظامیه کو اہل حق سے بالخصوص ایسا معاندانہ رویہ نہیں رکھنا چاہئے اور نمازیوں کو اختلاف عقائد کے ہوتے ہوئے نماز میں اقتداء پر مجبور نہیں کرنا چاہئے۔ تبلیغ دین کیلئے مختلف ممالک میں سفر کے دوران خو دمیری بھی ایسے لو گول سے یڈ بھیٹر ہوئی جو اپنی اقتداء پر لو گول کو مجبور کرتے ہیں۔اسے کوئی بھی مناسب اور اچھانہیں گر دانے گا۔ ہونا یہ جاہئے کہ اگر کسی جگہ انتظامیہ کے اپنے مخصوص عقائد ہیں تووہ ان عقائد کے مطابق اپنی امامت کریں مگر عامۃ المسلمین کو اپنی افتداء کیلئے ہر گز مجبور نہ کریں۔

اگر اس علاقے کی تمام مساجد میں فساق ہی امام مقرر ہوں تو پھر مقیم مخص کیلئے یہی ہے کہ وہ جمعہ کی فرضیت واجمیت کی خاطر جمعہ کی

ترجم،: ہارے اصحاب (اہل علم فقہائے حنفیہ) فرماتے ہیں کہ سوائے جمعہ کے ہر گز فاسق کی افتداء نہیں کی جائے گی جبکہ فاسق

نماز میں فاسق کی افتداء مجبوراً کرلے اور اس کے بعد اپنی ظہر کی نماز پوری اداکرے چنانچہ فتح القدير (ج ۱، ص ٢٣٧) ميں ہے کہ:

کہ نا اہل امام کی اپنی نماز قائم نہیں ہوتی تو اس کی افتراء کی نیت ہی باطل ہے اور ایسے امام کی نا اہلی کا علم رکھتے ہوئے جان بوجھ کر

اب تک جو تفصیل قارئین ملاحظہ کر چکے ہیں اس میں اس سوال کاجواب گزرچکا چو تکہ سوال نامے میں اسے الگ سوال کے

طور پر دریافت کیا گیاہے اس لئے اس کے جواب میں عرض ہے کہ اعتقادی فاسق دو طرح کے ہیں۔ معلن اور غیر معلن۔

معلن فاسق اعتقادی کوامام مقرر کرنا ہی غلط ہے، اگر بالفرض کسی جگہ ایسا مخص امام ہے جو اعتقادی طور پر فاسق معلن ہے اور مسجد کی

قصدونیت کے ساتھ اس کی اقتداء کو دُرست جاننے والامومن نہیں رہتا۔

(سوال اسبرے) امام کے فسق اعتقادی کی شہرت ہونا کافی ہے یاخود محقیق کرناضروری ہے؟

تا كەلوگ لېنى نمازوں كاتحفظ كرسكيں۔

جن باتوں کی نا فرمانی کسی مخص کو فاسق بناتی ہے ، ان کی تفصیل تو ہر کسی کو معلوم نہیں ہوتی مگر بنیادی اور خاص خاص باتوں کاعلم

عام لوگوں کو ہوتا ہے۔ ان خاص باتوں کی بنیاد پر اگر کسی مخص کے اعتقادی فاسق ہونے کی شہرت ہو توعوام کیلئے اس شہرت کے

سبب سے احتیاط کا یہی نقاضاہے کہ اس محض کی افتداء نہ کی جائے اور اہل علم کیلئے اس امام کے اعتقادی فسق کا یقینی علم ضروری ہے۔

اگر کسی علاقے میں اعتقادی فسق عام ہو اور مساجد کے تمام اماموں کے بارے میں یکسال شہرت ہو تو وہاں ہر امام کے بارے میں

عوام کو احتیاط لازم ہے، البتہ اہل علم کو چاہئے کہ وہ تحقیق و تفتیش کریں اور یقینی حد تک واقفیت کے بعد عوام کو بھی آگاہ کریں

| 7 | .1 | ·e | n |
|---|----|----|---|

نااہل ہونے کاعلم نہ ہوسکا مگر نماز کے فورآبعد یا کچھ دیر بعد ہو گیا توالی صورت میں مقتذی کو اپنی نماز کا اعادہ (دہرانا) لازم وضروری ہے اوراگرامام کے اس قدر نااہل ہونے کاعلم بعد میں ہوا کہ امام فاسق فی العمل غیر معلن ہے تو نماز نہیں دہر ائی جائے گی۔ سوال نامے کے بالتر تیب پہلے آٹھ سوالوں کے جوابات میں جو تفصیل گزری ہے اس سے قار نین نے بخوبی یہ جان لیا ہو گا کہ شریعت و سنت کے احکام اسلامی عبادات میں خوبی و معیار کوبر قرار رکھنے کیلئے ہیں اور ملت ِ اسلامیہ میں نظم وضبط اور عمر گی کیلئے ہیں۔ اسلام میں امامت صغریٰ کا اہل وہ محض تھہر ایا گیاہے جس کی افتداء کی لو گوں میں رغبت اور شوق پایاجائے، تا کہ لوگ اس محض کی عمر گی کی وجہ سے مسجد میں آکر ہا جماعت نماز پڑھنے کو تنہا نماز پڑھنے سے مقدم اور بہتر سمجھیں۔عام لو گوں میں ہا جماعت نماز کا ذوق وشوق کم ہونے کے اسباب میں نااہل اماموں کا بڑا دخل ہے۔افسوس کہ لوگ اپنے معمولی کاموں کی باگ ڈور توکسی نامناسب تخص کے ہاتھ میں دینا گوارانہ کریں کہ اس طرح دنیوی نقصان کا اندیشہ ہو تاہے افسوس کہ ان لو گوں نے اسلامی اہم عبادت نماز کو اتنااہم بھی نہ سمجھا، کیونکہ نماز کی امامت ناموزوں محض کو سونپ کر نماز اور ایمان دونوں کا نقصان ہو گا حالا نکہ ایمان وعبادت کا نقصان بلاشبہ دنیوی نقصان سے زیادہ بڑا نقصان ہے۔ یہ خادم اہل سنت تو قع کر تاہے کہ اہل ایمان میری اس تحریر کے بغور مطالعے کے بعد اپٹی نمازوں کی صحت اور ایمان کے تحفظ کیلئے صرف انہی اماموں کی افتداء کو اپنائیں گے جو امامت کے ہر طرح اہل ہو نگے اور جن کی افتداءبابركت اور سيح موكى ـ الله كريم جل شانه جميل حق وصدافت قبول كرنے اور اس پر قائم رہنے كى توفيق عطافرمائے ـ آمسين

اگر پہلے علم نہ ہواور نماز کے بعد امام کے نااہل ہونے کاعلم ہو، اس صورت میں مقتدی کیلئے کیا http://www.w.rehpsm

امامت كيلية وه مخض ناابل ہے جو مقتدى كى امام كے ساتھ نمازكى وابتتكى كى شر ائط كوبد تمام و كمال پوراند كر تاہو۔ان شر ائط اور

امام کی نااہلی کی تفصیل گزشتہ صفحات میں گزر چکی ہے۔ کسی جگہ نماز کے باجماعت قائم ہونے سے پہلے افتداء کرنے والے کوامام کے

(سوال نمب رو) باجماعت نماز میں صفوں میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دِیوار وغیرہ حائل ہو جانے تواہیں میں میں کا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دِیوار وغیرہ حائل ہو جانے تواہیں میں میں کا اللہ میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دِیوار وغیرہ حائل ہو جائے تواہیں میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دِیوار وغیرہ حائل ہو جائے تواہیں میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دِیوار وغیرہ حائل ہو جائے تواہیں میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی عمارت یا دِیوار وغیرہ حائل ہو جائے تواہیں میں کتنا فاصلہ ہو سکتا ہے، کوئی میں کا اللہ کی دور اللہ کا اللہ ہو تھا ہے۔ اقتداء درست ہوسکتی ہے یانہیں؟

اس کے جواب میں عرض ہے کہ با جماعت نماز کی ادائی سے نمازیوں کو حسن ترتیب اور نظم کی تعلیم و تربیت ملتی ہے اور

جس طرح کسی عمارت کا حسن اس پر منحصر ہے کہ اس کی تغمیر میں عمدہ ترتیب اور ہر شے قریبے اور سلیقے سے ہو، اس طرح نماز

باجهاعت ادا کرتے ہوئے صفوں میں با قاعد گی اور ترتیب و توازن کا حسن جھلکنا چاہئے۔ باجماعت نماز ملت ِ اسلامیہ کی ایمانی اُخوت، ملی وحدت اور قومی مساوات کا عمدہ اظہار ہے، اس لئے نمازیوں کی صفوں میں اس بات کا اہتمام ہونا چاہئے کہ صفیں بناتے ہوئے وہ مقصد بر قرار رہے جو باجماعت نماز کے مقاصد میں اہم ہے۔

مجھی ایسا بھی ہو تاہے کہ جعہ، عیدین یاکسی خاص موقع وغیرہ پر اتنازیادہ اجتماع ہو جاتاہے جو مسجد کی عمارت کے احاطے میں پورانہیں ساتا، تو پچھ لوگ مسجد کے باہر یا اطر اف میں س<sup>و</sup> کوں، گلیوں میں نماز اداکرتے ہیں۔اسلامی شریعت ِمطہرہ میں ہر صورت حال

کیلئے رہنمااصول و قواعد موجو دہیں اور اہلِ علم جانتے ہیں کہ حالت کے بدلنے سے تھم بدل جاتا ہے اور اس کی تفصیل اہلِ علم سے

حالت کی تبدیلی کے مطابق معلوم کی جاسکتی ہے۔ با جماعت نماز میں نمازیوں کی صفوں کی درستی کی اہمیت جاننے کیلئے رسول کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے چند ارشادات

ملاحظہ ہوں۔رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرما یا کہ "مفوں کو ہر ابر کرواور کندھوں کو ایک دوسرے مختص کے مقابل کرواور اینے (نمازی) بھائیوں کے ہاتھوں میں نرم ہو جاؤاور (نمازیوں کی صفوں کے در میان) کشاد گی (خالی جگہ) کو بند کرو کہ شیطان بھیڑ کے

اس ارشادِ گرامی سے بید واضح ہوتاہے کہ صف میں کھڑے ہونے والے نمازی ، قبلہ کی طرف رُخ کرے ای طرح کھڑے ہوں

کہ آگے پیچھے ہوتے ہوئے معلوم نہ ہوں بلکہ صف بالکل سیدھی اور متوازی ہو اور ہر نمازی کے کندھے دائیں بائیں ہر دوسرے

نمازی کے کندھوں سے لگے ہوئے ہوں اور جسم کو اکڑ ایانہ جائے بلکہ نرمی اختیار کی جائے اور ہر ایک نمازی ہر دوسرے نمازی سے

کتب صحاح (حدیث کی مشہور چھ صحیح کتابوں) میں ہے کہ رسول کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "اللہ کے بندو! اپنی صفیں برابر کرو، ورنہ اللہ تمہارے اندر اختلاف ڈال دے گا"۔ اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ صفوں کی بے ترتیمی آپس میں

اس طرح ملاہواہو کہ ان کے در میان جگہ خالی نہ رہے، ورنہ اتنا حصہ شیطان کے داخل ہونے کیلئے کافی ہو گا۔

يج كى طرح تمهارے در ميان داخل جو جاتا ہے۔ (منداحم، طبرانی)

خیالات و نظریات کی بےتر تیمی کاسب بن جاتی ہے،اس سے صفول کے اچھی طرح درست ہونے کی اہمیت کا اندازہ بخو بی ہو سکتا ہے۔ ابوداؤد، نسائی اور ابن خزیمہ میں روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صف کے ایک کنارے سے دوسرے کنارے تک کھڑے نہ ہو ناایک دوسرے کے دل کے اختلاف کا باعث ہو جاتا ہے۔ طبر انی شریف میں حدیث شریف ہے کہ"اس قدم سے بڑھ کر تکسی قدم کا ثواب نہیں جو اس لئے بڑھا کہ صف کے در میان خالی جگہ کو پُر کرے ''۔ ابو داؤد شریف میں روایت ہے کہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، "اگلی صف کو پورا کرو پھر اس کے بعد کی صف کو اور اگر پچھے کمی ہو تو پچھلی (آخری) صف میں ہو"۔ اس حدیث شریف میں رسول کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے بیہ تعلیم فرمائی کہ آگے والی صفوں میں جگہ ہونے کے باوجو و پچھلی صف میں کھڑے ہونا درست نہیں، بلکہ نمازیوں پر لازم ہے کہ وہ پہلے آگے والی صفوں میں موجود خالی جگہ پُر کریں اور آگے والی صف کے تکمل ہوجانے کے بعد دوسری صف میں کھڑے ہوں۔فقہائے اسلام علمائے دین کا کہناہے کہ اگر اگلی صف میں جگہ ہو توصف کو پھاند کر اس خالی جگہ کو پُر کرناچاہئے، کیونکہ ایک حدیث شریف میں واضح طور پر اس مخض کیلئے مغفرت کی بشارت ہے جو صف کے در میان کچھ لوگ اپنی سہولت یاکسی غیر معقول عذر کی وجہ سے اگلی صفوں کو پوراکرنے کی بجائے اپنی مرضی کی جگہ تلاش کرتے ہیں، خاص طور پر سخت گری میں پیکھے وغیرہ کے قریب کھڑے ہوتے ہیں اور اگلی صف میں خالی جگہ پُر نہیں کرتے۔ ایساکرتے ہوئے وہ اپنی وقتی آسودگی کو پیش نظر رکھتے ہیں مگر بہت سے ثواب سے محروم ہو جاتے ہیں۔ دو تین یا چار رکعت نماز باجماعت ادا کرتے ہوئے انہیں اسی مقصد اور اہمیت کو ملحوظ خاطر ر کھنا چاہئے جو با جماعت نماز سے وابستہ ہے، وہ لوگ زندگی کے بہت سے مرحلوں پر جسمانی آسودگی کی قربانی دیتے ہوئے کچھ تکلف محسوس نہیں کرتے تو صرف نماز میں اپنے اس نامناسب طرزِ عمل سے بھی انہیں اجتناب كرناجائي

مختلف نہ کھڑے ہو، ورنہ تمہارے دل مختلف ہو جائیں گے۔اس حدیث شریف سے بھی معلوم ہوا کہ صف میں ایک سی ترتیب سے

شرعی احکام کے مطابق امام اور مقتدی کے درمیان اتنا کھلا فاصلہ جس میں کہ بیل گاڑی، تا نگا، موٹر کار اور کشاو فیر و گرور انسکا

توافتداء درست نہیں ہو گی جیسا کہ ہندیہ میں ہے کہ اذا كان بين الامام وبين المقتدى طريق ان كان ضيقا لايمر فيه العجلة والاوقار لايمنع

الاقتداء وان كان واسعا يمر فيه العجلة والاوقار يمنع كذا في فتاوي قاضي خان والخلاصه (١٠٥/١٠٠) (طريق تجري فيه عجلة) آلة يجرها (او نهر تجري فيه السفن) ولو زورقاء ولو في المسجد (در مخار، ٣٩٣/١)

"جب امام اور مقتدی کے در میان راستہ رنگ ہو کہ اس میں تا نگا (یااس کے بر ابر اور اس کی طرح کوئی سواری) اور بوجھ لادنے والی چیز

نہ گزر سکے توافتداء منع نہیں اور اگر امام اور مقتدی کے در میان جگہ کشادہ ہو جس میں تانگا یا کوئی سواری وغیرہ گزرسکے توافتذاء ہر گز منع ہو گی جیسا کہ فتاویٰ قاضی خاں اور خلاصہ میں ہے۔" اسی طرح فقہائے اسلام فرماتے ہیں کہ کسی جگہ یانی کی نہر ہو اور اس پر بل ہو اور بل پر صفیں متصل (برابر، ملی ہوئی) ہوں

توامام اگرچہ نہرکے اس پارہے تواس پار والا افتذاء کر سکتاہے۔اور اگر کسی میدان میں نماز باجماعت ادا کی جار ہی ہو توامام اور مقتدی کے در میان اتنی جگہ خالی ہے کہ اس میں دوصفیں قائم ہوسکتی ہیں توافقداء صحیح نہیں ہوگی اور یہی علم بڑی مسجدوں کا ہے۔ مکہ مکرمہ میں اکثر دیکھا گیاہے کہ موسم جے کے سواہر نماز میں حرم شریف کی عمارت نمازیوں سے بالکل بھری ہوئی نہیں ہوتی

اور تمام نمازی متصل صفوں میں نہیں ہوتے بلکہ مطاف (طواف کے میدان) کو خالی چھوڑ کربر آمدوں میں ہوتے ہیں اور در میان کی

بہت سی صفیں خالی رہتی ہیں۔ای طرح مدینہ منورہ میں مسجد نبوی شریف میں لوگ اپنی کسی سہولت کی وجہ سے متصل صفوں میں شامل ہونے کی بجائے الگ الگ فاصلوں پر کھڑے ہوجاتے ہیں اور در میان کا بہت ساحصہ خالی چھوڑ دیتے ہیں اور کچھ لوگ توشاید

باجماعت نماز کی کسی رکعت رہ جانے کے خیال سے مسجد کے کسی دروازے میں داخل ہوتے ہی نیت باندھ کر نماز باجماعت میں خود کو شامل سمجھ کر نماز شروع کردیتے ہیں جبکہ ان کے اور نمازیوں کے در میان جانے کتنی صفیں خالی ہوتی ہیں۔ایسے لوگوں کو جانتا جاہتے

کہ کسی ایک رکعت کارہ جانااتناوبال نہیں جس قدر کہ کا ہلی یاغفلت کے سبب آ گے بڑھ کر متصل صف میں شامل نہ ہونے ہے پوری نماز ادانہ ہونے کا وبال سخت ہے۔ اگر صفوں کے در میان بفذر حوض وہ در وہ (دس مربع گز) جگہ خالی چھوڑی گئی کہ اس میں کوئی مختص کھڑا نہ ہوا، لیکن اس خالی جگہ کے اس پاس یعنی دائیں بائیں صفیں متصل ہیں تو اس خالی جگہ کے بعد والے کی افتذاء سیح ہوگی،

جگہ زیادہ خالی چھوڑنے پر درست نہیں ہو گی۔البتہ جو مسجد بہت بڑی نہ ہواس میں امام اگر محراب میں ہے اور مقتدی مسجد کی عمارت کے آخری حصے میں ہے توافتداء ہوسکتی ہے، لیکن بڑی مسجد میں نہیں ہوسکتی۔ اس کے جواب میں عرض ہے کہ کچھ علائے دین نے لاؤڈ اسپیکر کے بارے میں پوری طرح مطمئن نہ ہونے کے سبب سے اپنے کمال تقویٰ واحتیاط کے پیش نظر لاوڈ اسپیکر کے استعال کو با جماعت نماز میں درست نہیں سمجھا، تاہم جن مساجد میں باجماعت نماز میں کے باوجود صرف لاؤڈ اسپیکرسے پہنچنے والی آواز کے ساتھ افتداء ہوسکتی ہے یا نہیں؟ تواس کے جواب کو سمجھنے سے پہلے یہ ذہن نشین کرلیا جائے کہ مقتدی کی نماز کے امام کی نماز سے وابستہ ہونے کی شر ائط میں بیہ شرط ہے کہ امام اور مقتدی ایک ہی مکان میں ہوں، اگر بنیادی شر ائط میں سے ایک شرط بھی نہ یائی گئی، تووہ عمل بے سود اور بے کار ہو جائے گا۔ اگر صرف امام کی آوازیا نماز میں اس کی حالت کا ''کسی طرح بھی" سنناد مکھناشر ط سمجھ لیا جائے، توریڈ یواور ٹیلی ویژن سے ایک شہر کی حد تک ہر گھر میں ویکھاسنا جاسکتا ہے۔ اس طرح امامت کے بہت سے مسائل اور مساجد کا تصور ہی ختم ہو جائے گا اور با جماعت نماز کا بنیادی مقصد بھی محض ایک مذاق ہو کررہ جائے گا۔

یہاں بیہ سوال پیدا ہو گا کہ با جماعت نماز میں (آلہ مکبر الصوت) لاؤڈ اسپیکر استعمال ہورہاہے توخو د امام ہی کی آواز دور تک پہنچے گی، الیی صورت میں جہاں تک آواز پہنچے وہاں (باوجود در میان میں بہت سی جگہ خالی ہونے کے) افتداء کی جاسکتی ہے یا نہیں؟

تواقتذاء درست ہو گی۔

اگر امام اور مقتدی کے در میان کوئی چیز حائل ہو جیسے ستون ، کھٹر کیوں والی دیوار یا دروازہ وغیر ہ گر مقتدی اسٹے اٹام کا تناہم،

ر کوع اور سجدہ ادا کرنا دیکھے سکتا ہو یا تکبیر کہنے والے مکبر کی آواز سنتا ہو یا مکبر اور اسی امام کے ساتھ اپنی نماز وابستہ کرنے والے

مقتدیوں کے رکوع وسجود وغیرہ کو دیکھتا ہو، توافتذاء میں کوئی حرج نہیں بشر طیکہ مقتدیوں میں بلاوجہ جگہ خالی نہ ہواور خالی جگہ میں

جانا بہت مشکل ہو۔ درِ مختار میں ہے: (ترجمہ) یعنی حائل ہونے والی چیز اگر امام کی حالت چھپاتی نہ ہو اور امام کو دیکھاسنا جاسکتا ہو

لاؤڈ اسپیکر استعال ہو تاہے ان میں بھی یہ اہتمام ضروری ہونا جاہئے کہ مقتدیوں میں ضروری فاصلے پر چند مقتدی مکبرے فرائض انجام دیں تا کہ اچانک بکلی منقطع ہو جانے یاایمپلی فائز میں کوئی خرابی ہو جانے کی وجہ سے مقتدیوں کی نماز میں کوئی خرابی یاخلل واقع نہ ہو

اور صرف لاؤڈ اسپیکر ہی پر انحصار نہ رہے۔ رہی ہیہ بات کہ امام اور مقتذی کے در میان بہت سی جگہ خالی ہونے اور بہت کچھ حائل ہونے

اقتداء ہوسکتی ہے اور اگر کوئی راستہ یا فاصلہ وغیرہ ہے تو پھر اقتداء نہیں ہوسکتی۔ اسی طرح مسجد کی چار دیواری کے باہر دائیں بائیں یا پیچیے کوئی چبوترہ یادالان یا تھلی جگہ ہے اور امام مسجد میں ہے توباہر افتداء صرف اسی صورت میں ہوسکتی ہے کہ نمازیوں کی کثرت کی وجہ سے مسجد بھر جائے اور باہر تک صفیں متصل ہوں جیسا کہ فقہائے اسلام نے لکھا ہے: (ترجمہ) یعنی کوئی محتص مسجد کی عمارت سے ملی ہوئی کسی اونچی جگہ (چپوترہ) میں ہے جو مسجد کے باہر ہے تو اس میں افتداء ہوسکتی ہے لیکن اس شرط پر کہ وہاں تک صفیں متصل ہوں، ورنہ نہیں۔ (عالمگیری، ۴۷/۱) کیونکہ علمائے اسلام کا کتاب وسنت کے احکام کے مطابق یہ کہناہے کہ جب آگے والی صفوں میں جگہ خالی ہو تو اس جگہ کو خالی چھوڑ کر پیچھے صف بنانا اور افتذاء کرنا مکر وہِ تحریمی ہے اور احادیثِ نبوی علی ساحباالسلاۃ داللام کے مطابق جو تخص آگے والی صف کو ملائے اللہ تعالیٰ اس تخص کو ملائے گا اور جو تخص صف کو خالی حچیوڑے گا اللہ تعالیٰ اس تمخص سے قطع کرے گا۔ یعنی ملانے والے کا دل اللہ دوسر وں سے ملائے گا اور صف کو خالی حچیوڑنے والے کا دل اللہ تعالیٰ دوسر وں کے دل سے دور کرے گا۔ (ابو داؤد، احم، طبر انی کبیر، حاکم، ابن خزیمہ) در مختار میں ہے: (ترجمسہ) اور اگر کوئی مختص مسجد کی الکنی میں نمازا داکرے جبکہ مسجد کے صحن میں جگہ ہو تو مکر وہ ہے جبیبا کہ آگے والی صف میں جگہ ہوتے ہوئے پیچھے والی صف میں کھڑا ہو تا (مکروہ ہے)۔ اس سوال کے جواب میں وہ پہلی حدیث جو گزشہ صفحات میں نقل کی گئی ہے،اس سے استدلال کرتے ہوئے علامہ طحطاوی اور علامہ شامی، در مختار کی مذکورہ عبارت کے تحت فرماتے ہیں کہ (ترجمہ) (کہ آگے والی صف میں جگہ ہوتے ہوئے، مسجد میں جگہ ہونے کی باوجو دالگنی یاباہر نماز اداکرنے میں) کون سی کر اہت ہے، تنزیبی یا تحریمی ؟ تور سول کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی حدیث شریف کے مطابق قول ثانی (تحریمی) کاار شادہے۔ اس تمام تفصیل کا خلاصہ بیہ ہے کہ آگے والی صفوں میں جگہ خالی ہو تو پہلے ان صفوں کو پورا کیا جائے اور آگے والی صف میں جگہ خالی ہونے کے باوجود پیچیے نماز کیلئے کھڑانہ ہوا جائے، یہاں تک کہ نماز کی حالت میں آگے والی صف کی خالی جگہ پورا کرنے کیلئے چلے تو نماز فاسد (خراب) نہیں ہو گی بلکہ خالی جگہ پُر کرنے کا ثواب ملے گا۔ چنانچہ علامہ شامی فرماتے ہیں کہ (ترجمہ) میں نے (نماز کو

یہ یادر کھنا چاہئے کہ ہمیں اپنی طبیعت کو شریعت کے مطابق بنانا چاہئے اور شریعت کو اپنی طبیعت کے مطابق بنا ان کی افضلول کو اسٹیش

نہیں کرنی چاہئے۔جولوگ اپنی طبیعت کو شریعت کے مطابق بناتے ہیں، وہ پابندیوں کو جریاسختی نہیں سجھتے بلکہ اپنے محبوب کی رضا

ے حاصل کرنے کا صحیح راستہ وطریقہ سمجھ کرخوشی سے قبول کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کوراضی کرتے ہیں اور کامیاب قرار پاتے ہیں۔

متصل (ملی ہوئی) ہے اور دونوں کے در میان میں کوئی راستہ یارائے کے برابر کوئی فاصلہ نہیں ہے، تو اس متصل مکان کی حیبت پر

کتاب وسنت کے احکام کے مطابق یہ ہدایت ہے کہ مسجد کے ساتھ متصل (ملے ہوئے) مکان کی حیبت، اگر مسجد کی حیبت سے

جگہ خالی ہو، تو (باہر سے) نماز میں داخل وشامل ہونے والے کیلئے جائزے کہ وہ (اگلی) صف کو پُر کرنے کیلئے اس نمازی کے آگے سے گزر جائے کیونکہ اس نمازی نے (آگے والی صف میں جگہ خالی چھوڑ کر پیچھے والی صف میں کھڑے ہونے کی وجہ سے بحیثیت نمازی) این احترام کوخود (شرعی تھم پرعمل نہ کرے) ساقط کر دیا، لہذااس نمازی کے آگے سے گزرنے والا گناہ گار نہیں ہوگا۔ (۳۲۱/۱) چنانچہ اس پر حضرت ابن عباس رض اللہ تعالی عنها کی وہ ورایت وکیل ہے جو کہ فردوس (کتاب) میں ہے کہ رسول کریم سل اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا کہ جو نمازی (باجماعت نماز میں اپنے سے اگلی) صف میں خالی جگہ دیکھے، اسے چاہئے کہ وہ خود اسے پُر کرے، اگر اس نے ایسانہ کیا، بلکہ کسی دوسرے مختص نے اس کی گردن تھلانگ کر (اس خالی جگہ کو) پُر کیا، تو درست ہے ، کیونکہ (شرعی تھم پر عمل نہ کرنے والا نمازی، نماز کی حالت میں اپنی لا پرواہی کی وجہ سے) احترام کے لا کق نہیں ہے۔ قار ئین نے اندازہ کرلیاہو گا کہ نماز باجماعت میں حسن ترتیب کا کس قدر خیال رکھنے کی تعلیم فرمائی گئی ہے،اسلئے نمازیوں کو چاہئے کہ وہ اپنی صفیں نہایت اہتمام سے بنائیں اور جب مساجد میں جائیں تو اس بات کا خیال رکھیں کہ اگر نماز شروع نہیں ہوئی توپہلے ہی سے مختلف فاصلوں پر علیحدہ علیحدہ ہو کرنہ بیٹھیں بلکہ نماز شر وع ہونے کا انتظار بھی ایک دوسرے سے متصل ساتھ بیٹھ کر کریں اور جب اقامت (جماعت کیلئے کھڑے ہونے کا اعلان) ہو تو حی علی الصلوٰۃ کی صدا پر فوراً کھڑے ہو کر اپنی صفوں کی ترتیب کا اہتمام کریں اور صفوں کے در میان جگہ ہر گز خالی نہ چھوڑیں اور اگر کوئی خالی جگہ رہ جائے تواسے پُر کرنے میں کو تاہی نہ کریں۔

ا علامہ شامی نے تصری کرتے ہوئے کہاہے کہ (ترجمہ) یعنی اگر نمازی حالت میں تیسری صف سے (مقتری) متواتر چل کر آھے گیاتواس کی

نماز فاسد ہو جائے گی" کیونکہ بیہ عمل کثیر ہوگا۔

صفوں کو ملاکرر کھو (یعنی گرد نیں پھلانگ کر بھی آگی صف کو پوراکر ناپڑے تو آگی صف کی خالی جگہ کو پُر کرو)۔
عام طور پر مسجد اور مجلس میں نمازی کے آگے سے گزرنے یالو گوں کی گرد نیں پھلانگئے سے منع کیا گیاہے اور اس کیلئے سخت وعید
(سزاکی خبر) فرمائی گئی ہے۔ لیکن باجماعت نماز میں صفوں کی ترتیب کا حسن اور نظم قائم رکھنے کیلئے پچھلی صف کے نمازی کو آگلی صف
میں خالی جگہ پُر کرنے کیلئے نمازی کے آگے سے گزرنے کی اجازت دی گئی ہے۔ چنانچہ صاحب رد الحقار فرماتے ہیں:
(ترجمہ) اور قائیہ میں ہے کہ (جماعت میں) جو مقتذی پچھلی صف میں کھڑ اہو،اور اس مختص اور آگلی صفوں میں مقتذیوں کے در میان

توڑنے والی چیزوں کے باب) میں ویکھا اور صاحب حلیہ نے اسے ذخیرہ (کتاب) سے لیا، کہ اگر دوسری صف myne کھڑا ہوسنے والا

پہلی صف میں جگہ خالی پائے، تو نماز کی حالت میں (دورانِ نماز) چل کر اس (خالی) جگہ کو پُر کرنے سے بھی اس کی نماز

نہیں ٹوٹے گی۔ (۲۸۳/۱) کیونکہ صفول کو ملاکر رکھنے کا تھم دیا گیاہے، چنانچہ رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

(سوال نمسبر ۱۰) مفول کے در میان کسی خاص مخص کیلئے فاصلہ رکھا جاسکتا ہے یا نہیں اور اگر در میان میں پیچھ سفیل خالی رہ کئیں

تو پچھلی صفوں میں کھڑے ہوئے مقتدیوں کی نماز ہوگی یانہیں؟

اس کے جواب میں عرض ہے کہ باجماعت نماز اداکرنے کی تعلیم میں بہت سے فوائد اور حکمتیں ہیں اور علائے اسلام نے اپنی تحریروں میں انہیں تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اسلام بلا شبہ ایمانی اُنوت اور ملی وحدت کی تعلیم ہی نہیں دیتا بلکہ اس کیلئے ہماری ترتیب بھی کرتا ہے۔ با جماعت نماز میں اس کا مظاہرہ ہمیں نظر آتا ہے کہ ایک مسلمان اپنے دوسرے مسلمان بھائی کے

کندھے سے کندھاملائے زبان، نسل، ذات، پات، رنگ اور علاقائی ہر امتیاز سے بالا ہو کر صرف ایک ایمانی تعلق اور اخوت کا اظہار کر تاہے۔عارف لاہوری شاعر مشرق علامہ اقبال مرحوم بھی اپنے اس شعر میں اس حقیقت کی ترجمانی کرتے ہیں <sub>ہ</sub>

> بنده و صاحب و مختاج و غنی ایک ہوئے تیری سرکار میں پنچے تو سبھی ایک ہوئے

> > مزید فرماتے ہیں \_

ایک ہی صف میں کھڑے ہوگئے محمود و ایاز نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز

خلفائے راشدین کے دور میں تو اس موضوع پر الی عمدہ روایات ملتی ہیں جن سے اندازہ ہوتا ہے کہ با جماعت نماز کی

ا یک صف میں، یوں سب کا ایک دو سرے سے مل کر کھڑے ہونا، وہ انو کھی اور مثالی بات ہے، جس سے اسلام کی ملی مساوات اور اجتماعیت دنیاکے تمام ادیان و نداہب کے کھو کھلے دعووں کو آئینہ د کھاتی ہے۔عقل بھی اس بات کی گواہی دیتی ہے کہ باجماعت نماز میں

صفوں میں باہم مل کر کھڑے ہونا، ایک اعلیٰ مقصدیت لئے ہوئے ہے، جو اسلام ہی کا امتیاز ہے۔ بایں ہمہ کتاب و سنت کے احکام میں تمام فطری اور احوال کے ناگزیر تقاضوں کا پورا پوراحل موجو دہے۔ چنانچہ فقہائے اسلام کا فرمانا ہے کہ باجماعت نماز میں قصد وارادہ

کے ساتھ بلاوجہ کسی خاص شخصیت مثلاً بادشاہ اور حکام وغیرہ کیلئے فاصلہ وغیرہ رکھنا درست نہیں، لیکن حفاظت یا کسی معقول عذر کی وجہ سے ضروری انتظام کیا جاسکتا ہے، بشر طیکہ وہ انتظام ضرورت سے زیادہ نہ ہو۔ اگر ایسا کیا جائے کہ خاص شخصیت کیلئے کسی صف

میں اہتمام کیا جائے اور اس کے بعد کی کئی صفیں خالی حچیوڑ دی جائیں توبیہ درست نہیں، کیونکہ سوال نمبر 9 کے جواب میں صفوں کے متصاب نے کہ مصرف سے مسلم متعلق بریوں کے تفصیل گانہ تھک سے میں بدلات ناصر شخصہ کیا ہے نہ نہ میں میں متعلق

متصل ہونے کی اہمیت اور اس کے متعلق احکام کی جو تفصیل گزر پچکی ہے، اسکے مطابق خاص شخصیت کیلئے غیر ضروری انتظام سے صفیں متصل نہیں رہ سکیں گی اور پچھلی صفوں میں کھڑے ہوئے مقتذیوں کی نماز خراب ہو گی۔ موجودہ دور میں اس قدر انتظام شاید ہی کہیں کیاجا تاہو گا۔اوّل توباد شاہانِ مملکت یانچوں وقت نماز اداکرنے مساجد میں آتے ہی نہیں۔عیدین یاکسی خاص موقع پر

سایدیں میں میابا باہو با۔ اول وہار ساہانِ مست پا پول وقت ساز اور رہے مساجد میں اسے میں۔ میرین یا جات میں وس پر ان کی حفاظت کیلئے اگر مناسب حد تک انتظام کیا جائے تو گنجائش ہے، لیکن اس میں بھی صفوں کو متصل رکھا جائے، ورنہ پچھلی صفوں میں کھڑے ہوئے مقتدیوں کی نماز ضرور متاثر ہوگی۔ سوال نامے کے جو ابات میں اس خادم اہل سنت نے کوشش کی ہے کہ آسان لفظوں میں واضح اور جامع اختام پورٹی طریع کی ہیں کر دیئے جائیں، تا کہ امامت سے متعلق ضروری تفصیل سے سب کو آگہی ہو جائے۔اللہ تعالیٰ کاشکرہے کہ اس نے اپنے رسول کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی تعلین شریف کے صدقے مجھ ناچیز کو بیہ توفیق بخشی کہ میں اس کوشش میں کامیاب رہا۔ اللہ کرے کہ بیہ تحریر تمام الل سنت وجماعت كيليّ مفيد ونافع مو\_ اپنے قارئین سے بیہ التماس کروں گا کہ میری تحریر کے متن میں املاء، مضمون، ترجمہ وغیرہ کی کوئی غلطی ہوگئی ہو توجھے آگاہ فرمائیں تا کہ آئندہ ایڈیشن میں تھیج کردی جائے۔اللہ کریم اپنے فضل ہے ہم سب کو قر آن وسنت کے احکام پر خوش دِلی ہے عمل کی توفیق كوكب نوراني او كاژوي غفرله جمادی الاولی الهاهه - کراچی الجيب مصيب الجواب صحيح بشيراحمداشرفي نائب مفتى اشرف المدارس اوكارا ابوالظفرمفتي احمه يارخان غفرله

۲۲/جمادیالاولیٰااهماِھ ۱۰\_۱۲\_۹۰

ارجاد/۲۲ ۹۰

صدر مدرس جامعه حنفيه اشرف المدارس، او كاڑا